
REVISTA DE ESTUDIOS FILOSÓFICOS 
Volumen VI  Número 11   Enero - Junio 2026

AITIAS
ISSN 2683-3263



D.R. 2026 © Aitías. Revista de Estudios Filosóficos, Vol. 6, No. 11, enero-
junio 2026, es una publicación semestral editada por la Universidad 
Autónoma de Nuevo León, a través del Centro de Estudios Humanísticos, 
Biblioteca Universitaria Raúl Rangel Frías, Piso 1, Avenida Alfonso Reyes 
#4000 Norte, Colonia Regina, Monterrey, Nuevo León, México. C.P. 64290. 
Tel.+52 (81)83-29- 4000 Ext. 6533. https://aitias.uanl.mx Editor Responsable: 
Dr. José Luis Cisneros Arellano. Reserva de Derechos al Uso Exclusivo 04-
2022-020214040400-102,  ISSN 2683-3263, ambos ante el Instituto Nacional 
del Derecho de Autor. Responsable de la última actualización de este número: 
Centro de Estudios Humanísticos de la UANL, Mtro. Juan José Muñoz 
Mendoza, Biblioteca Universitaria Raúl Rangel Frías, Piso 1, Avenida Alfonso 
Reyes #4000 Norte, Colonia Regina, Monterrey, Nuevo León, México. C.P. 
64290. Fecha de última modificación de 15 de enero de 2026.

Rector / Santos Guzmán López
Secretario de Extensión y Cultura / José Javier Villarreal Álvarez-Tostado
Director de Historia y Humanidades / César Morado Macías
Titular del Centro de Estudios Humanísticos / Beatriz Liliana de Ita Rubio
Director de la Revista / José Luis Cisneros Arellano

Autores
Dossier: Reflexiones en torno a la obra de Jean-Jacques Rousseau
Coordinador: Raúl Reyes Camargo

Dossier
Manoel Dionizio Neto
Gerónimo Rocca Fontaiña
Evaldo Becker
Tomás Chuaqui
Carlos David García Mancilla
Raúl Jair García Torres

Artículos generales
Enrique G. Gallegos
Rosa Elia Rubí Bernal
Alberto Jorge Falcón Albarrán
Fernando Berdún Palacios

Editor Técnico / Juan José Muñoz Mendoza
Corrección de Estilo / Francisco Ruiz Solís
Maquetación / Concepción Martínez Morales



Traducción al francés: 
Daniela Mares Montemayor

Traducción al inglés: 
Jhoanna Lizbeth Tamez Almaguer

Se permite la reproducción total o parcial sin fines comerciales, citando 
la fuente. Las opiniones vertidas en este documento son responsabilidad 
de sus autores y no reflejan, necesariamente, la opinión de Centro de 
Estudios Humanísticos de la Universidad Autónoma de Nuevo León.

Este es un producto del Centro de Estudios Humanísticos de la 
Universidad Autónoma de Nuevo Léon. www.ceh.uanl.mx 

Hecho en México



Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 1-24

1

La libertad como expresión de la  
voluntad general

Freedom as an expression of the general will

A liberdade como expressão da vontade geral

La liberté comme expression de la  
volonté générale

Manoel Dionizio Neto1

Resumen: El estado de libertad del ser humano se considera un 
estado de naturaleza. Lo explica Jean-Jacques Rousseau como 
una condición para actuar sin otro impedimento que el que dicta 
la propia naturaleza: las limitaciones físicas. Dentro del ámbito 
del propio cuerpo o del territorio ocupado (vegetación, lagos, ríos, 
montañas, terreno irregular), el hombre podía elegir según las 
posibilidades perceptibles de elección disponibles. Él no estaba 
sujeto a la interferencia de otros que le impidieran ir en una o otra 
dirección, aprovechando lo que la naturaleza tenía para ofrecer. 
Al ascender de estatus social, el hombre enfrentó a la presencia de 
los demás y a su interferencia en su forma de actuar. La condición 
social era necesaria para la afirmación de la libertad, sostenida por 
la voluntad común de los hombres, en una sociedad regida por la 
voluntad general convertida en ley, siendo los hombres mismos sus 

1	  Universidade Federal de Campina Grande, Campina Grande, Brazil.



La libertad como expresión de la  
voluntad general

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 1-24

2

autores. Éstos asumieron la condición de soberanos que formulan 
la ley que debe ser cumplida por todos los súbditos, quienes no son 
más que ciudadanos, autores de la ley que debe ser obedecida para 
el bien de todos, incluido el propio. El ser humano se constituye 
así en un sujeto libre, cuya libertad es expresión de su voluntad, 
común a todos. Entender esta libertad se aleja de la idea de que 
se trata de hacer lo que uno quiera, especialmente cuando hacerlo 
implica ofender y cometer distintas formas de criminalidad hacia 
otros. La libertad, expresión de la voluntad general, es la voluntad 
común de los hombres, fundadora de la legislación, en cualquier 
siglo.

Palabras clave: Rousseau; libertad; estado de naturaleza; Estado 
civil; voluntad general.

Abstract: The state of human freedom is considered a state 
of nature. This is what Jean-Jacques Rousseau stated, as the 
condition of acting without any impediment other than that 
dictated by nature itself: physical limitations. Within the scope 
of his own body or of an occupied territory (vegetation, lakes, 
rivers, mountains, irregularity of the soil), man could choose 
according to the perceptible possibilities offered for the choice. 
He was not subject to interference from others to prevent him 
from going in one direction or another, taking advantage of what 
nature had available. When moving to the social condition, he 
was faced with the presence of others with their interference in 
his way of acting. The social condition was necessary for the 
statement of freedom, supported by the collective will of men, in 
a society governed by the general will converted into law, with 
men themselves being its authors. These assumed the status of 
sovereigns who formulate the law to be followed by all subjects, 
who are nothing more than citizens, authors of the law that 
must be obeyed for the good of all, including themselves. This 
establishes the human being as a free subject, who has his freedom 
as an expression of his will, common to all. Understanding this 
freedom holds off the judgment that this is doing whatever you 
want, especially when this doing means offense and different 
forms of criminality in relation to others. Freedom, expression of 



La libertad como expresión de la  
voluntad general

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 1-24

3

the general will, is the collective will of men, the foundation of 
legislation, in any of the centuries.

Key words:  Rousseau; freedom; state of nature; civil state; 
general will.

Resumo: O estado de liberdade do ser humano é considerado 
estado de natureza. Trata-se do exposto por Jean-Jacques Rousseau, 
como condição de agir sem nenhum impedimento outro que não 
seja aquele ditado pela própria natureza: as limitações físicas. 
No âmbito do corpo próprio ou do território ocupado (vegetação, 
lagos, rios, montanhas, irregularidade do solo), o homem poderia 
escolher conforme as possibilidades perceptíveis postas para a 
escolha. Ele não estava sujeito à interferência do outro a impedir de 
ir numa ou noutra direção, usufruindo do que a natureza dispunha. 
Ao passar para a condição social, o homem deparou-se com a 
presença do outro com as suas interferências no seu modo de agir. 
Fez-se necessária a condição social para a afirmação da liberdade, 
sustentada pela vontade comum dos homens, em uma sociedade 
regida pela vontade geral convertida em lei, sendo os próprios 
homens os seus autores. Estes assumiram a condição de soberanos 
que formulam a lei para ser cumprida por todos os súditos, que 
nada mais são que cidadãos, autores da lei que deve ser obedecida 
para o bem de todos, inclusive deles próprios. Firma-se assim o ser 
humano como sujeito livre, que tem sua liberdade como expressão 
da sua vontade, comum a todos. A compreensão dessa liberdade 
afasta o entendimento de que ela seja um fazer o que quiser, 
sobretudo quando esse fazer significa ofensa e diferentes formas 
de criminalidade em relação a outros. A liberdade, expressão 
da vontade geral, é a vontade comum aos homens, fundantes da 
legislação, em qualquer dos séculos.

Palavras-chaves: Rousseau; liberdade; estado de natureza; 
estado civil; vontade geral.

Résumé: L’état de la liberté de l’être humain se considère comme 
un état de la nature. Jean-Jacques Rousseau l’explique comme une 
condition pour agir sans un autre empêchement de ce qui dicte 



La libertad como expresión de la  
voluntad general

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 1-24

4

la propre nature: les limitations physiques. Au sein du milieu du 
propre corps ou du territoire occupé (végétation, lacs, rivières, 
montagnes, terrain irrégulier), l’homme pouvait choisir selon les 
possibilités perceptibles de choix disponibles. L’homme n’était pas 
soumis à l’intervention des autres qui lui empêchaient d’aller dans 
une direction ou dans une autre, profitant de ce que la nature avait 
à offrir. En s’élevant de statut social, l’homme a été confronté à la 
présence des autres et à leur intervention dans sa façon d’agir. La 
condition sociale était nécessaire pour l’affirmation de la liberté, 
qui était soutenue par la volonté commune des hommes dans une 
société régie par la volonté générale devenue loi, les hommes eux-
mêmes en étant les auteurs. Ceux-ci ont assumé la condition de 
souverains qui formulent la loi qui doit être respectée par tous les 
ressortissants qui n’étaient que citoyens, auteurs de la loi qui doit 
être obéie pour le bien de tous, y compris lui-même. L’être humain 
se constitue ainsi dans un sujet libre dont la liberté est l’expression 
de sa volonté, commune à tous. La compréhension de cette liberté 
s’éloigne de l’idée qu’il s’agit de faire ce que l’on veut, spécialement 
lorsque le faire implique d’offenser et de commettre différentes 
formes de criminalité vers autrui. La liberté, l’expression de la 
volonté générale, est la volonté commune des hommes, fondatrice 
de la législation, dans n’importe quel siècle.

Mots-clés: Rousseau; liberté; état de la nature; État civil; volonté 
générale.



La libertad como expresión de la  
voluntad general

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 1-24

5

Introdução

Dentre as muitas questões relevantes que encontramos 
no pensamento de Rousseau, estão aquelas que colocam 
a sociedade contraposta à natureza, e a conversão da 
liberdade natural à liberdade civil. Isto parece contraditório. 
Como tomar a liberdade civil como uma grande conquista 
da humanidade, se há um antagonismo explícito entre o 
que é social e o que natural? Com vistas a esta questão, 
vale refletir sobre o significado da vontade geral para que 
possamos compreender o paradoxo que parece existir nesse 
entendimento de Rousseau. Se, com o advento da sociedade 
civil se deu a perdição, parece que, nesta mesma sociedade, 
se dá a salvação. Pois, depois de firmado o pacto entre os 
homens no modo de ser do contrato social expresso por 
Rousseau, faz-se possível contar com a liberdade com que 
os seres humanos podem encontrar juntos as condições de 
sociabilidade que viabilizam o respeito mútuo como garantia 
da união que faz do povo soberano com a elaboração da lei. 
Esta lei é a razão para que todos obedeçam a vontade que é 
comum a todos e que se expressa na liberdade. 

A compreensão do significado da liberdade no estado 
social nos encaminha a pensar no exposto nos Discursos 
antes mesmo do que se tem para refletir sobre o contrato 
social, que aparece, primeiro, no Emílio, onde contamos 
com a implícita defesa de um contrato pedagógico. 
Implícito, sim, porque, ao trazer para a discussão um projeto 
de educação que tem a natureza como referência, onde 
encontramos Rousseau dizendo que a meta da educação é a 
meta da natureza, situamo-nos diante de diversas situações 
em que precisamos refletir sobre a possibilidade de seguir 
a natureza, mesmo em meio a uma sociedade corrupta. 
E como seria bom, se essa reflexão não fosse necessária! 
É como o próprio Rousseau afirma no Discurso sobre as 
ciências e as artes: “Como seria doce viver entre nós, se 



La libertad como expresión de la  
voluntad general

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 1-24

6

a contenção exterior sempre representasse a imagem dos 
estados do coração, se a decência fosse a virtude, se nossas 
máximas nos servissem de regra, se a verdadeira filosofia 
fosse inseparável do título de filósofo”.2 

A liberdade como expressão da vontade própria no 
estado de natureza

Jean-Jacques Rousseau diz no Discurso sobre a origem 
e os fundamentos da desigualdade entre os homens que 
um animal, tal qual saiu “das mãos da natureza”, parecia 
ser “um animal menos forte do que uns, menos ágil do 
que outros, mas, em conjunto, organizado de modo mais 
vantajoso do que todos os demais”. Este mesmo animal 
era visto “fartando-se sob um carvalho, refrigerando-se 
no primeiro riacho, encontrando seu leito ao pé da mesma 
árvore que lhe forneceu repasto e, assim, satisfazendo 
a todas as suas necessidades”.3 Tratava-se assim de um 
animal que não encontrava nenhum impedimento para 
alcançar aquilo que ele buscava para a satisfação de suas 
necessidades, que se resumiam em alimentação, procriação 
e repouso. Com que se alimentava e onde se alimentava? 
Com quem e onde estaria o convite para a perpetuação 
da espécie que poderia culminar na procriação? Onde e 
quando repousaria? Nenhuma vontade para contrariar as 
suas escolhas. Parecia-lhe haver apenas uma vontade: a 
sua vontade, que ele obedecia, obedecendo a si mesmo. 
Assim, o ser humano, no estado de natureza, era um ser 
livre, cuja liberdade expressava uma vontade única. Como 
não havia sociabilidade, não havia comunicação com mais 

2	  Jean-Jacques Rousseau, Discurso sobre as ciências e as artes (Nova Cul-
tural, 1999), 165-214. 
3	  Jean-Jacques Rousseau, Discurso sobre a origem e os fundamentos da 
desigualdade entre os homens (Nova Cultural, 1991), 106. 



La libertad como expresión de la  
voluntad general

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 1-24

7

ninguém. Ele era só, em meio de um mundo em que tinha 
que enfrentar as feras nu e sem armas. Mas, diferentemente 
dos outros animais, o homem não executava suas operações 
por instinto, mas como “agente livre”. Daí a diferença entre 
o homem e um animal qualquer: “Um escolhe ou rejeita por 
instinto, e o outro, por um ato de liberdade, razão por que 
o animal não pode desviar-se da regra que lhe é prescrita, 
mesmo quando lhe fora vantajoso fazê-lo, e o homem, em 
seu prejuízo, freqüentemente se afasta dela”.4

No estado de natureza, o homem não tinha o que temer, 
a não ser a dor e a velhice. Do mesmo modo, não tinha que 
obedecer a coisa alguma. Era natural. Confundia-se com a 
própria natureza, ressaltando apenas as suas peculiaridades, 
como a capacidade de escolha e a perfectibilidade. Por isso 
somente ele era capaz de fazer opção entre as possibilidades 
disponíveis, acatando ou não o que era predisposto pela 
própria natureza. Compadecia-se ao ver um outro animal 
sofrendo, e amava o próximo, isto é, amava a humanidade 
nele mesmo, manifestando-se assim o amor-de-si. 

Na verdade, a expressão acima colocada: “não tinha 
que obedecer a coisa alguma”, parece sem sentido. Diga-
se: é apenas uma forma de dizer. Pois ele não conhecia o 
respeito nem o desrespeito. Assim como desconhecia todo 
bem e todo o mal. Era amoral. Não conhecia nenhuma regra 
ou nenhuma lei a ser respeitada, isto é, obedecida. Por outro 
lado, uma série de inutilidades, que consideramos necessário 
no estado social que conhecemos, com suas normas, suas 
leis, suas que precisam ser obedecidas, para o homem, no 
estado de natureza, eram completamente dispensáveis. Não 
lhe passava pela imaginação o ter que se vestir, fazer uso 
de calçados ou ter um abrigo para repousar. Diz Rousseau: 
“Não constituem, pois, para esses primeiros homens, nem 

4	  Ibid., 242-243.



La libertad como expresión de la  
voluntad general

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 1-24

8

tão grande mal, nem, sobretudo, tão grande obstáculo à sua 
conservação, a nudez, a falta de moradia e a privação de 
todas as inutilidades que consideramos tão necessárias”.5

Nascemos fracos, dizia Rousseau no Emilio. Por 
ocasião do nosso nascimento, precisamos de força, 
precisamos de assistência, precisamos de juízo. Ou seja, 
precisamos de tudo que se faz necessário à sobrevivência 
e à subsistência. Precisamos do outro. Precisamos a lidar 
com tudo que se fará necessário na vida adulta. Portanto, 
a partir do nascimento, precisamos ser educados. E a 
educação nos acompanha pela vida. Educação esta que 
vem da natureza, das coisas e dos homens, tendo como 
meta, a meta da natureza. Dessas espécies de educação, a 
única que depende de nós é a educação dos homens, como 
vemos nas palavras do próprio Rousseau: “A educação dos 
homens é a única de que somos realmente senhores e ainda 
assim só o somos por suposição, pois quem pode esperar 
dirigir inteiramente as palavras e as ações de todos os que 
cercam uma criança?”6 Immanuel Kant, dizendo isto de 
outro modo, afirma: “Homem é a única criatura que precisa 
ser educada. Por educação entende-se o cuidado de sua 
infância (a conservação, o trato), a disciplina e a instrução 
com a formação. Conseqüentemente, o homem é infante, 
educando e discípulo”.7 Mas tudo isto quando pensamso o 
homem sociedade. Dai é peciso considerar a sua condição 
de liberdade no estado de natueza, bem como a condição de 
sujeito livre do estado social. 

Vê-se assim que o homem no estado de natureza é 
uma unidade numérica, o absoluto, como o diz o próprio 

5	  Ibid., 242.
6	  Jean-Jacques Rousseau, Emílio ou da educação (Bertrand Brasil, 
1995), 11.
7	  Immanuel Kant, Sobre a pedagogia (UNIMEP, 2006), 11.



La libertad como expresión de la  
voluntad general

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 1-24

9

Rousseau no Emílio: “O homem natural é tudo para ele; 
é a unidade numérica, é o absoluto total, que não tem 
relação senão consigo mesmo ou com seu semelhante”, 
diferentemente do homem civil “que não passa de uma 
unidade fracionária presa ao denominador e cujo valor 
está em relação com o todo, que é o corpo social”.8 Assim 
nos damos conta de que é a qualidade de agente livre que 
distingue o homem dos outros animais, ao tempo em que 
ele é também perfectível: “A natureza manda em todos 
os animais, e a besta obedece. O homem sofre a mesma 
influência, mas considera-se livre para concordar ou 
resistir, e é sobretudo na consciência dessa liberdade que 
se mostra a espiritualidade de sua alma [...]”.9 No entanto, 
considerando que se deu a passagem do estado de natureza 
para o estado civil, perguntamos agora como fica a condição 
desse agente livre, quando ele não é mais aquela unidade do 
estado de natureza. Isto ocorre quando os seres humanos 
se veem obrigados a se agregarem, formando coletividades 
que podem ser compreendidas como família, comunidade 
ou povo. Mas para que o ser humano chegasse a esse estágio, 
foi preciso passar por todo um processo em que se viu com 
suas forças individuais enfraquecidas pelos obstáculos que 
foram sendo disponibilizados pela natureza.

O convívio social e a necessidade das regras

Rousseau, no Contrato social, chamando-nos a atenção para 
o que poderia acontecer, caso os obstáculos prejudiciais 
do estado de natureza chegassem a um momento em que 
se sobrepujassem à força que cada indivíduo tivesse para 
se manter nesse estado. Os homens, tendo chegado a uma 

8	  Jean-Jacques Rousseau, Emílio ou da educação, 13.
9	  Rousseau, Discurso sobre a origem e os fundamentos da desigualdade 
entre os homens, 243.



La libertad como expresión de la  
voluntad general

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 1-24

10

situação destas, teriam mesmo que buscar uma saída. Neste 
caso, ou gênero humano mudaria o seu modo de vida ou 
pereceria. Isto poderia ser a justificativa para a saída do 
homem do estado de natureza para o estado civil. 

No entanto, há de se pensar que em um hipotético 
estado de natureza, no qual, não havendo convívio social, 
não haverá por que se falar de regras que tenham que ser 
obedecidas, pois não se tem a necessidade da interação com 
o outro. Em um estado de sociedade sem essas mesmas 
regras, prevalecerá a vontade do mais forte, que diz respeito 
tão-somente ao indivíduo que tenha força suficiente para 
impor seus interesses. Todavia, cada um se impondo para 
que seus interesses sejam alcançados, certamente uns 
entrarão em luta com os outros que se coloquem em defesa 
dos mesmos interesses particulares. O que vemos nisto é a 
disputa pela afirmação da vontade particular que culmina 
na negação da liberdade, quando o sujeito se depara com a 
força do outro que o impede ou procura impedir a realização 
dos seus atos, inviabilizando-se assim as possibilidades de 
escolha. Faz-se assim a necessidade de um pacto social que 
se firme como garantia de que todos possam usufruir dos 
mesmos direitos, sendo igualmente os deveres comuns a 
todos. Trata-se, portanto, de se falar em temos de contrato 
social que estabeleça a lei como manifestação da vontade 
geral que, em sua manifestação, expressa-se como liberdade 
civil. Mas, de que modo isto se faz possível?

A partir do momento em que se tem o convívio 
social em diferentes formas de coletividade, passa-se a 
contar com a vontade geral que precisa ser reconhecida 
por todos, porque todos são igualmente beneficiários dela, 
uma vez que é comum a todos. Todavia, Rousseau chama 
a atenção para o fato de que, ao se referir ao todo, não 
estava se referindo ao todo universal, mas àquele todo que 
diz respeito a um coletivo qualquer, porém culminando 



La libertad como expresión de la  
voluntad general

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 1-24

11

no provo que forma uma nação. Assim, podemos falar de 
Estado e suas unidades, cada uma delas se fazendo como 
um coletivo específico. Também assim temos que falar da 
alienação da liberdade ao coletivo, uma vez que desaparece 
a informalidade ao tratar da natureza e outros animais, 
mesmo cada um fazendo parte de uma dessas comunidades, 
a começar pela família. 

Falamos assim de coletivo ou mesmo de grupo 
para nos referir a agrupamentos sociais: família, clã, 
tribo, cidade ou Estado como um todo. Há, em cada um 
desses agrupamentos, uma vontade própria. A liberdade de 
cada um fora sendo reduzida, à proporção em que foram 
desaparecendo as opções de escolha que, posteriormente, 
passaram a ser oferecidas pelo coletivo, isto é, pelo grupo. 
Isto significa que, direta ou indiretamente, a vontade de 
cada um fica alienada à vontade do grupo, ao tempo em 
que cada um também aliena a sua liberdade ao todo, que é 
o povo soberano, compreendido pelo Estado. 

No Contrato social, Rousseau afirma que, estando em 
sociedade e vendo-se na iminência de perecer, ao homem 
restaria o seguinte: “‘Encontrar uma forma de associação 
que defenda e proteja a pessoa e os bens de cada associado 
com toda a força comum, e pela qual cada um, unindo-se 
a todos, só obedece contudo a si mesmo, permanecendo 
assim tão livre quanto antes’”.10 Fazia-se assim necessário 
o contrato social para que pudesse ser solucionado o 
problema fundamental. 

Por tanto, para Rousseau, no estado de natureza, 
a nossa liberdade estava instrumentalizada pelas nossas 
paixões naturais que, por sua vez, são muito limitadas, mas 

10	  Jean-Jacques Rousseau, Do contrato social ou princípios do direito polí-
tico (Nova Cultural, 1991), I, VI, 32.



La libertad como expresión de la  
voluntad general

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 1-24

12

delas necessitamos para a nossa conservação. As paixões que 
vêm de fora nos subjugam e nos destroem, não nos sendo 
dadas pela natureza, enquanto “nós nos apropriamos delas 
em detrimento dessa natureza”.11 No estado civil, todos os 
particulares estão sujeitos ao soberano, cuja autoridade não é 
outra coisa senão a vontade geral. Daí afirmar Rousseau que 
há de se ver que “cada homem, obedecendo ao soberano, 
não obedece senão a si mesmo, e como se é mais livre com 
o pacto social do que no estado de natureza”.12 Assim, todos 
os súditos se submetem ao soberano que se manifesta pela 
lei que deve ser por todos obedecida. Trata-se então de 
perguntar pelo que obriga os súditos a essa submissão, e tem-
se como resposta o fato de que não há outra coisa a fazê-lo 
senão obedecer a vontade geral pelo cumprimento da lei. A 
partir daí é possível perguntar como se manifesta a vontade 
geral e como se tem certeza de reconhecê-la. Mas, afinal, o 
que é uma lei? E quais os verdadeiros caracteres de uma lei? 

Da vontade geral à submissão à lei

Diz, então, Rousseau no Emílio, que a lei é um ato do 
soberano, ao tempo em que os atos do soberano são atos 
da vontade geral. Portanto, os atos dessa vontade são 
leis. Todavia, há de se considerar que “são necessários 
depois atos determinantes, atos de força ou de governo, 
para a execução dessas mesmas leis; e esses, ao contrário, 
não podem ter senão objetos particulares”, concluindo a 
respeito disto o seguinte: “o ato pelo qual o soberano estatui 
que se elegerá um chefe é uma lei, e o ato pelo qual se 
elege esse chefe em execução da lei não passa de um ato de 
governo”.13

11	  Jean-Jacques Rousseau, Emílio ou da educação, 235.
12	  Ibid., 557.
13	  Ibid., 558.



La libertad como expresión de la  
voluntad general

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 1-24

13

Entra aqui a discussão do direito do mais forte, que 
é uma questão que nos remete aos gregos. Trata-se de uma 
discussão que vemos com muita ênfase, por exemplo, 
por Platão em sua A República. Esta obra, que é referida 
por Rousseau como um verdadeiro tratado de educação, 
traz a temática da justiça, que passa pela resposta de 
Trasímaco, segundo o qual “a justiça não é outra coisa 
senão a conveniência do mais forte”.14 Resposta esta 
com a qual não concorda Sócrates, que, de algum modo 
é, acompanhado por Rousseau. Referindo-se a esse forte, 
Rousseau afirma: “O mais forte nunca é suficientemente 
forte para ser sempre o senhor, senão transformando sua 
força em direito e a obediência em dever. Daí o direito do 
mais forte – direito aparentemente tomado com ironia e na 
realidade estabelecido como princípio”. E, seguindo com o 
seu raciocínio, Rousseau acrescenta:  “A força é um poder 
físico; não imagino que moralidade possa resultar de seus 
efeitos. Ceder à força constitui ato de necessidade, não de 
vontade; quando muito, ato de prudência. Em que sentido 
poderá representar um dever?”15 Portanto, a submissão à lei 
deve-se se fazer por vontade própria, não necessidade de 
ceder à força. Os homens somente devem submeter-se ao 
soberano,  quando ele próprio se fizer como parte dele, na 
manifestação da vontade geral.

Essa submissão dos homens ao soberano e, 
consequentemente, à autoridade da vontade geral, somente 
se faz compreendida quando bem compreendidas as 
cláusulas do contrato social, estando todas elas reduzidas 
a uma só, que consiste na alienação total de cada associado 
à comunidade toda. Desse modo, conforme o exposto 
pelas palavras do próprio Rousseau, “cada um dando-se 

14	  Platão, A República (Fundação Calouste Gulbenkian, 1996), 23.
15	  Jean-Jacques Rousseau, Emílio ou da educação, 25.



La libertad como expresión de la  
voluntad general

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 1-24

14

completamente, a condição é igual para todos, e, sendo a 
condição igual para todos, ninguém se interessa por torná-
la onerosa para os demais”.16 Isto significa, segundo ele, 
que “cada um dando-se a todos não se dá a ninguém e, 
não existindo um associado sobre o qual não se adquira 
o mesmo direito que se lhe cede sobre si mesmo, ganha-
se o equivalente de tudo que se perde, e maior força para 
conservar o que se tem”.17

Por outro lado, há também de se reconhecer a 
possibilidade de uma vontade particular contrariar a 
vontade geral. Neste caso, “aquele que recusar obedecer à 
vontade geral a tanto será constrangido por todo um corpo, 
o que não significa senão que o forçarão a ser livre, pois é 
a essa condição que, entregando cada cidadão à pátria, o 
garante contra qualquer dependência pessoal”.18

A expressão da vontade geral

Aqui estão postas três questões para as quais precisamos 
nos voltar. A primeira delas diz respeito à vontade geral 
mesmo em sua oposição à vontade particular; a segunda, 
refere-se à possibilidade da vontade particular se sobrepor 
à vontade geral e, por último, a relação que se estabelece 
entre a vontade geral e a liberdade. 

Para se refletir sobre essas questões, partindo do que 
aqui já fora exposto, há de se considerar, primeiro, um estado 
de natureza que não oferecendo mais condições para a sua 
continuidade, tornou-se espaço onde os indivíduos puderam 
unir seus interesses como condição para a continuidade da 

16	  Jean-Jacques Rousseau, Do contrato social ou princípios do direito polí-
tico, I, VI, 32.
17	  Ibid., I, VI, 33.
18	  Ibid., I, VII, 36.



La libertad como expresión de la  
voluntad general

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 1-24

15

espécie inviabilizada no estado de natureza. Este estado de 
natureza foi sucedido por um estado de paz semelhante ao 
estado de natureza proferido por John Locke, que deu lugar 
a um estado de guerra semelhante ao estado de natureza 
referido por Thomas Hobbes. Todavia, diferentemente do 
que pensara Hobbes, para Rousseau, a condição para que 
se fizesse o estado civil foi a obediência ao soberano pelos 
súditos que, por sua vez, são os mesmos cidadãos que se 
unem visando o bem comum e que, por isso, constituem-
se como povo que se confunde com o próprio soberano, 
formulando as leis que devem ser observadas e cumpridas 
por todos que formam o mesmo povo na condição de 
súditos. E assim sendo, o soberano é as próprias leis que 
ele mesmo elabora. 

Vale considerar que o soberano é o corpo político, 
para bem compreender o que seja a vontade geral. Esse 
corpo político, que é comparado por Rousseau ao corpo 
de um homem, é igualmente um ser moral e possui uma 
vontade, conforme o exposto no verbete “Economia (moral 
e política)” da Enciclopédia: “Esta vontade geral, que 
sempre tende para a conservação e o bem-estar do todo 
e de cada parte, e que é a fonte das leis, é, para todos os 
membros do Estado, em relação a eles e ao próprio Estado, 
a regra do justo e do injusto [...]”.19

Vemos assim que, segundo Rousseau, a vontade geral 
é fundamento essencial da soberania, ao tempo em que 
uma vontade particular deve estar sempre de acordo com 
esta vontade geral, sem que isso impeça ser contrariada. 
Ou seja, muitas vezes uma vontade particular contraria a 
vontade geral, porque, ao contrário desta que tem por fim o 

19	  Jean-Jacques Rousseau, “Economia (moral e política)”, em: Diderot, De-
nis; Jean Le Rond D’Alembert, Verbetes políticos da Enciclopédia, trad. por Maria 
das Graças de Souza (Discurso Editorial; Unesp, 2006), 88.



La libertad como expresión de la  
voluntad general

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 1-24

16

interesse público, visando, portanto, a igualdade, a vontade 
particular visa as preferências. Portanto, depois de referir-
se à vontade geral, no verbete, “como primeiro princípio 
de economia política e regra fundamental do governo”,20 
afirma Rousseau: 

 A primeira e mais importante máxima do governo 
legítimo ou popular, ou seja, daquele que tem por 
objeto o bem do povo, é, pois, como já o disse, 
seguir em tudo a vontade geral. Mas, para segui-
la, é preciso conhecê-la, e sobretudo distingui-la da 
vontade particular, começando por si mesmo [...].21 

No Contrato social, Rousseau afirma: “Conclui-se do 
precedente que a vontade geral é sempre certa e tende sempre 
à utilidade pública; donde não se segue, contudo, que as 
deliberações do povo tenham sempre a mesma exatidão”. 
E prossegue com o seu raciocínio, afirmando que o povo 
sempre deseja o bem, mesmo quando não se sabe onde 
ele está. No entanto, isso não impede de ser ele enganado: 
“Jamais se corrompe o povo, mas freqüentemente o 
enganam e só então é que ele parece desejar o que é mau”.22 
Daí chega-se à compreensão de que não se pode confundir 
a vontade geral com a vontade de todos; ocorrendo essa 
confusão, o povo poderá ser enganado. E para se evitar 
essa confusão, é preciso atentar para o seguinte: “Há 
comumente muita diferença entre a vontade de todos e a 
vontade geral. Esta se prende somente ao interesse comum; 
a outra, ao interesse privado e não passa de uma soma das 
vontades particulares”. Damo-nos conta do que é a vontade 
geral, e retirando-se dessas mesmas vontades particulares 

20	  Ibid., 90.
21	  Ibid., 91.
22	  Jean-Jacques Rousseau, Do contrato social ou princípios do direito polí-
tico, II, III, 46.



La libertad como expresión de la  
voluntad general

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 1-24

17

“os a-mais e os a-menos que nela se destroem mutuamente 
[...]”, resta a vontade geral “como soma das diferenças”.23

Chamam-nos a atenção o exposto por Rousseau 
sobre a possibilidade de erro da vontade geral. Se, por 
um lado, trata-se de ser sempre certa, por outro, há de se 
considerar as deliberações do povo que, por sua vez, pode 
ser enganado, o que ocorre frequentemente. Quando isso 
ocorre, ao invés de desejar o próprio bem, que significa 
desejar o bem para cada uma das pessoas que o compõem, 
deseja o mau. Daí não se esperar a mesma exatidão das 
deliberações do povo. E isto se explica pelo fato de que, em 
meio ao povo, formam-se diferentes associações, todas elas 
tendo uma vontade geral que diz respeito ao conjunto dos 
seus associados, mas que é particular em relação à vontade 
geral do povo soberano. Assim sendo, quando uma dessas 
associações for tão grande que se sobreponha às demais, 
não se poderá mais falar de vontade geral, uma vez que a 
vontade que se sobrepõe deixa de ser formada pela soma 
das pequenas diferenças para ser uma diferença única que 
se firma como vontade particular sobreposta a todas as 
demais vontades, desaparecendo assim a vontade geral. 

Pergunta-se então agora: como fica a liberdade em 
relação à vontade geral? Voltemos ao que seria a liberdade 
no estado de natureza: a ausência de qualquer impedimento 
para a escolha, por não haver a interferência do outro. Então, 
pode-se dizer que, antes da vida em sociedade, ninguém 
estava impedido de satisfazer as suas necessidades, todas 
elas provenientes da natureza. Apesar de se tratar da 
liberdade individual, isto é, ser naturalmente expressão de 
uma vontade particular, era similar à de todos os outros 
de um estado de natureza. Partimos assim do pressuposto 

23	  Ibid., II, III, 46-47.



La libertad como expresión de la  
voluntad general

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 1-24

18

de que as necessidades, sendo todas elas proporcionadas 
pela natureza, seriam as mesmas para quem quer que fosse. 
Mas, com o advento da sociedade, isto muda. A liberdade já 
não pode mais ser expressão de uma vontade particular. A 
vida em sociedade coloca os outros que podem ser motivos 
para os impedimentos de um certo fazer, ou seja, já não 
é possível escolher com base em uma vontade individual 
sem haver a possibilidade de causar danos a outrem. 
Todavia, o contrato social, segundo Rousseau, tem por fim 
a liberdade, diferenciando-se assim de Hobbes para quem o 
contrato social visava a segurança, como bem o diz Robert 
Derathé, quando afirma que Thomas Hobbes “está antes 
de tudo preocupado em garantir aos cidadãos a segurança, 
e o covenant tem essencialmente como finalidade a paz 
civil. Rousseau tem em vista, sobretudo, para não dizer 
unicamente, a liberdade” (grifos do autor).24 Por isso 
Rousseau disse da necessidade de buscar uma associação 
em que que cada um pudesse “ser mais livre com o pacto 
social do que no estado de natureza”. Isto, segundo ele, 
somente seria possível com a obediência de cada um ao 
soberano, como se estivesse obedecendo a si mesmo. A 
compreensão disto fica clara nas palavras de Derathé: 

O que, no estado de natureza, constitui a garantia 
da liberdade individual é a ausência de relações 
sociais e o isolamento do homem selvagem. No seio 
da sociedade essa garantia só pode ser buscada na 
força do Estado, na autoridade absoluta do soberano 
sobre todo os seus membros, na subordinação das 
vontades particulares à vontade geral.25

24	  Robert Derathé, “A teoria do contrato e o fundamento da autoridade”, 
em Derathé, Robert, Rousseau e a ciência política de seu tempo, trad. por Natalia 
Maruyama (Discurso Editorial, 2009), IV, 335.
25	  Ibid., 339.



La libertad como expresión de la  
voluntad general

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 1-24

19

Assim, pode-se dizer que, se no estado de natureza a 
liberdade de cada um era garantida pela ausência das relações 
sociais e pelo isolamento do homem natural, no estado civil, 
o que garante a liberdade é a união de todos que convertem a 
vontade individual em vontade comum a todos que formam 
o povo e que se expressa como liberdade, condição para 
que cada um só obedeça a si mesmo, observando o respeito 
à lei elaborada pelo povo. Ou seja, como o diz Derathé: 
“Ninguém poderia ser livre se está submetido à vontade 
de outro homem”, como acontecia no estado de natureza, 
porém sem segurança alguma. Portanto, vale afirmar, como 
também o diz Derathé, que, para Rousseau, não basta não 
ser submisso à vontade de outro, pois “um homem livre não 
obedece a outra vontade além da sua”, todavia é preciso 
certificar-se de que o “Estado deve ser uma sociedade de 
homens livres [...]”,26 onde cada um possa ser mais livre do 
que era no estado de natureza, porque agora passa a contar 
com a segurança do Estado. “Quanto à liberdade natural” – 
diz Derathé –, “cada indivíduo, como membro do soberano, 
reencontra seu equivalente, embora a tenha sacrificado ao 
tornar-se membro da associação”.27

Vale considerar que, no estado de natureza, cada um 
era livre, pois somente obedecia a si mesmo, fazendo-se a 
sua liberdade expressão da sua vontade. No estado civil, já 
não se pode falar de vontade individual, mas de vontade de 
membro do soberano, uma vez que a vontade é a vontade 
de todo o corpo formado pelos indivíduos que constituem 
o todo. Neste caso, a liberdade já não é mais expressão 
da vontade individual, mas expressão da vontade de todo 
o corpo que visa o bem comum, ou seja, a liberdade é 
expressão da vontade geral. E esta expressão da vontade 

26	  Ibid., 341.
27	  Ibid., 343.



La libertad como expresión de la  
voluntad general

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 1-24

20

geral se faz efetivamente quando todos obedecem a lei, 
respeitando cada um a si mesmo, uma vez que a lei é ato da 
vontade geral, portanto, de todos e de cada um como parte 
do soberano. Ou como também diz Derathé, cada indivíduo 
é livre, “não somente porque as leis o protegem contra o 
arbitrário das vontades individuais, mas sobretudo porque 
ele é o autor das leis e porque a vontade soberana é na 
realidade a sua”.28 Portanto, afirma Jean-Jacques Chevallier, 
“Exigir a submissão da minoria às leis votadas pela maioria, 
nas quais por hipótese a maioria jamais consentiu, é 
realizar a liberdade, e não violá-la”.29 E Chevallier continua 
afirmando que cabe se reconhecer que o “voto de um projeto 
de lei não tem por fim, na realidade, aprovar ou rejeitar esse 
projeto, mas dizer se é conforme ou não a vontade geral, 
que só será conhecida após o voto”.30 Assim sendo, deve-se 
compreender que a tarefa da vontade geral é dirigir a força 
comum que sustenta o Estado em conformidade com o bem 
comum, sendo este o objetivo da instituição. Com vistas 
nisto, Rousseau faz a seguinte afirmação, considerando que 
essa vontade geral é inalienável:

A primeira e a mais importante conseqüência 
decorrente dos princípios até aqui estabelecidos é que 
só a vontade geral pode dirigir as forças do Estado 
de acordo com a finalidade de sua instituição, que é 
o bem comum, porque, se a oposição dos interesses 
particulares tornou necessário o estabelecimento das 
sociedades, foi o acordo desses mesmos interesses 
que o possibilitou. O que existe de comum nesses 
vários interesses forma o liame social e, se não 

28	  Ídem.
29	  Jean-Jacques Chevallier, “‘O contrato social’, de J.-J. Rousseau (1762)”, 
em As grandes obras políticas de Maquiavel a nossos dias, trad. por Lydia Chris-
tina (Agir, 1976), 164.
30	  Ídem.



La libertad como expresión de la  
voluntad general

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 1-24

21

houvesse um ponto em que todos os interesses 
concordassem, nenhuma sociedade poderia existir. 
Ora, somente com base nesse interesse comum é 
que a sociedade deve ser governada.31 

De acordo com esse entendimento de Rousseau, 
a liberdade, como expressão da vontade geral, deve ser 
algo rigorosamente observado em toda república, seja 
lá em qualquer tempo for, valendo para o século XVIII, 
para o século XXI ou para qualquer outro século. Todavia, 
no mundo contemporâneo, as vontades particulares de 
associações ou grupos têm se sobreposto à vontade geral, 
quando o povo enganado acaba fazendo opção pelo mau. 
Assim sendo, já não podemos falar de vontade geral. E não se 
falando mais de vontade geral no estado civil, não podemos 
falar de expressão da liberdade. Pois, ao tempo em que nos 
submetemos a vontades particulares refletidas nas leis que 
são atos de grupos ou associações, deixamos de obedecer 
a nós mesmos para obedecermos a um corpo político que 
nos é estranho, quando este corpo não se confunde com o 
soberano, sendo apenas parte dele, sobreposta às demais.  

Conclusão

De que modo pode-se, então, compreender a liberdade como 
expressão da vontade geral, tendo-se como referência o 
exposto por Jean-Jacques Rousseau no Do Contrato Social? 
Como vimos, a reflexão deve acompanhar a conexão entre 
as suas obras para certificar-se do que seja a liberdade, 
que aparece considerada em diferentes momentos do seu 
pensamento, mas que não poderá ser pensada, primeiro, 
sem educação; depois, sem a manifestação da vontade geral. 

31	  Jean-Jacques Rousseau, Do contrato social ou princípios do direito polí-
tico, II, I, 43.



La libertad como expresión de la  
voluntad general

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 1-24

22

Explica-se: a educação, conforme o exposto no Emílio, é o 
caminho opara a humanidade resgatar o homem natural em 
um estado de civilização, onde se faz necessário um contrato, 
diferenciado do pacto referido no Segundo Discurso, para 
que se possa contar com a verdadeira república, em que a 
vontade geral possa, de fato, se expressar pela liberdade. 
Pela liberdade, diga-se, que deve ser comum a todos os 
cidadãos que, na condição de soberano, façam as leis para 
serem cumpridas pelos próprios, quando postos na sua 
condição de súditos. 

Esse entendimento requer a compreensão da obra de 
Rousseau em sua unidade. Unidade esta que, como disse 
Cassirer, era referida pelo próprio Rousseau: “Pois até numa 
idade avançada Rousseau não se cansou de defender e afirmar 
a unidade de sua obra”.32 Seguindo, diz mais Cassirer: “Para 
ele [Rousseau], o Contrato social não é uma dissidência 
daquelas idéias fundamentais que tinha defendido em seus 
dois escritos sobre as questões do concurso da Academia de 
Dijon; ao contrário, é a continuação lógica, a realização e o 
aperfeiçoamento deles”.33

Essa discussão em torno da expressão da vontade 
geral, que tomamos aqui como a liberdade indispensável 
pela qual se deverá se fazer a legislação, deve ser 
considerada, em qualquer território ou nação, no momento 
em que se busca a efetivação da democracia, em que o 
povo se fará soberano. Anunciado isto, resta-nos perguntar 
agora, até que ponto vivemos em uma sociedade. Há 
muitos elementos que devem ser considerados para a 
compreensão do que conhecemos como democracias do 
mundo ocidental, para nos certificar de que se trata do 

32	  Ernst Cassirer, A questão Jean-Jacques Rousseau, trad. por Erlon José 
Paschoal (UESP, 1999), 54.
33	  Ídem.



La libertad como expresión de la  
voluntad general

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 1-24

23

caráter republicano requerido por Rousseau, nos diferentes 
Estados, entre eles, o Brasil e aqueles que formam os 
continentes americanos. Eis uma questão que precisa ser 
posta para a discussão! 

Referências Bibliográficas

Cassirer, Ernst. A questão Jean-Jacques Rousseau. 
Traduzido por Erlon José Paschoal. UESP, 1999. 

Chevallier, Jean-Jacques. “‘O contrato social’, de J.-J. 
Rousseau (1762)”. Em As grandes obras políticas de 
Maquiavel a nossos dias. Traduzido por Lydia Christina, 
159-191. Agir, 1976. 

Derathé, Robert. “A teoria do contrato e o fundamento da 
autoridade”. Em Rousseau e a ciência política de seu tempo. 
Traduzido por Natalia Maruyama, 259-363. Barcarrola; 
Discurso Editorial, 2009.

Kant, Immanuel. Sobre a pedagogia. Traduzido por 
Francisco Cock Fontanella. UNIMEP, 2006. 

Platão. A República. Traduzido por Maria Helena da Rocha 
Pereira. Fundação Calouste Gulbenkian, 1996. 

Rousseau, Jean-Jacques. “Economia (moral e política)”. 
Em Diderot, Denis; D’alembert, Jean Le Rond. Verbetes 
políticos da Enciclopédia. Traduzido por Maria das Graças 
de Souza, 83-127. Discurso Editorial; Unesp, 2006.

Rousseau, Jean-Jacques. Discurso sobre a origem e os 
fundamentos da desigualdade entre os homens. Traduzido 
por Lourdes Santos Machado. Nova Cultural, 1999. 

Rousseau, Jean-Jacques. Discurso sobre as ciências e 
as artes. Traduzido por Lourdes Santos Machado. Nova 
Cultural, 1999. 



La libertad como expresión de la  
voluntad general

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 1-24

24

Rousseau, Jean-Jacques. Do contrato social ou princípios 
do direito político. Traduzido por Lourdes Santos Machado. 
Nova Cultural, 1991. 

Rousseau, Jean-Jacques. Emílio ou da educação. Traduzido 
por Sérgio Milliet. Bertrand Brasil, 1995. 



Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 25-53

25

Las ideas federativas en el pensamiento  
de Rousseau

Federative ideas in Rousseau´s thought

Les idées fédératives dans la pensée de Rousseau

Gerónimo Rocca Fontaiña1

Resumen: Este artículo examina los proyectos de paz de la 
modernidad temprana, orientados a la reorganización territorial 
de Europa y al establecimiento de un equilibrio de poder para 
evitar conflictos bélicos. Aunque no desarrollaron una teoría 
federalista explícita, contribuyeron al surgimiento del federalismo 
moderno, proponiendo una posible unión de Estados europeos. Se 
distinguen dos ciclos en estos proyectos: uno medieval y otro post-
Westfaliano, centrado en la resolución pacífica de controversias. 
El texto explora la relación de Jean-Jacques Rousseau con estos 
proyectos, situándolo en el segundo ciclo. Se analizan tres de 
sus obras clave: el “Extracto del Proyecto de Paz Perpetua” 
(1760), el “Proyecto de Constitución de Córcega” (1764) y las 
“Consideraciones sobre el Gobierno de Polonia” (1771), con el 
fin de entender sus ideas federativas y las tensiones entre el interés 
nacional y la Voluntad General en contextos de confederación.

Palabras clave: Rousseau, escritos constitucionales, federalismo, 
Voluntad General, conflictos internacionales.

1	 Pontificia Universidad Católica Argentina, Buenos Aires, Argentina.



Las ideas federativas en el  
pensamiento Rousseau

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 25-53

26

Abstract: His article examines early modern peace projects aimed 
at the territorial reorganisation of Europe and the establishment 
of a balance of power to avoid war conflicts. Although they did 
not develop an explicit federalist theory, they contributed to the 
emergence of modern federalism by proposing a possible union 
of European states. Two cycles can be distinguished in these 
projects: a medieval one and a post-Westphalian one, focused 
on the peaceful resolution of disputes. The text explores Jean-
Jacques Rousseau’s relationship with these projects, placing 
him in the second cycle. It analyses three of his key works: the 
‘Extract from the Project of Perpetual Peace’ (1760), the ‘Draft 
Constitution of Corsica’ (1764) and the ‘Considerations on 
the Government of Poland’ (1771), in order to understand his 
federative ideas and the tensions between the national interest 
and the General Will in confederation contexts.

Key words:  Rousseau, constitutional writings, federalism, 
General Will, international conflicts.

Résumé: Le présent article examine les projets de paix de la 
modernité précoce, orientés à la réorganisation territoriale de 
l’Europe et à la mise en place d’un équilibre de pouvoir pour éviter 
les conflits armés. Bien qu’ils n’aient pas développé une théorie 
fédéraliste explicite, ils ont contribué à l›émergence du fédéralisme 
moderne, en proposant une possible union des États européens. On 
distingue deux cycles dans ces projets : un médiéval et l’autre post-
Westphalien, centré dans la résolution pacifique des controverses. Le 
texte explore la relation de Jean-Jacques Rousseau avec ces projets, 
en le situant dans le deuxième cycle. On analyse trois de ses oeuvres 
clé : le “Résumé du Projet de Paix Perpétuelle” (1760), le “Projet 
de Constitution pour la Corse” (1764) et les “Considérations sur le 
Gouvernement de Pologne”  (1771), avec le but de comprendre ses 
idées fédératives et les tensions entre l’intérêt national et la Volonté 
Générale dans des contextes de confédération.

Mots-clés: Rousseau, Écrits constitutionnels, Fédéralisme, 
Volonté Générale,  Conflits Internationaux.



Las ideas federativas en el  
pensamiento Rousseau

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 25-53

27

Introducción

Jean-Jacques Rousseau es un pensador que destaca por ser 
una fuente directa de los revolucionarios franceses. Tras el 
desmantelamiento de la monarquía constitucional francesa 
entre agosto y septiembre de 1792, el régimen Republicano 
aunó sus esfuerzos para transformar a Francia en un Estado 
centralizado. Dichas ideas se nutrían de fuentes teóricas 
como el Contrato Social de Jean-Jacques Rousseau. 
Paradójicamente, textos posteriores del ginebrino 
esgrimían ciertas posturas próximas a las ideas federativas. 
Tales son los escritos constitucionales: el Proyecto de 
Constitución para Córcega y las Consideraciones sobre el 
Gobierno de Polonia. En este sentido, este trabajo busca 
explicar la relación existente entre las ideas federativas que 
pueden rastrearse en el pensamiento de Rousseau, con las 
primigenias nociones de las relaciones internacionales.

Por otra parte, resulta sensato definir dos conceptos 
que se repetirán a lo largo de la investigación. En ambos 
casos, son terminologías teóricas acuñadas en épocas 
contemporáneas. No obstante, esto no impide que las ideas 
no se hayan presentes en los textos de nuestros filósofos 
antiguos, ya que están discutiendo sobre la conformación de 
los Estados y el funcionamiento del sistema internacional. 
Estos son la anarquía internacional y la domestic analogy.

El primer concepto refiere a la ausencia de una 
autoridad que se encuentre por encima de los Estados. Es 
decir, no hay un poder de policía que evite o castigue a los 
Estados por iniciar actos violentos contra otros, tal como 
sí ocurre dentro de los mismos. Fue Kenneth Waltz quien 
forjó dicho término para explicar el origen de las guerras en 
su obra Hombre, Estado y Guerra. Él mismo sostiene que 
“en la anarquía no hay armonía automática (...) Un Estado 
usará fuerza para alcanzar sus fines (...) porque cada Estado 



Las ideas federativas en el  
pensamiento Rousseau

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 25-53

28

es el juez final de su propia causa, cualquier Estado puede 
en cualquier momento usar la fuerza para implementar sus 
políticas.”2

Empero, el “estado de naturaleza hobbesiano no 
prejuzga la posibilidad de que los Estados pacten entre 
sí a través de los instrumentos internacionales, incluido 
el rechazo de la guerra como modo de solucionar los 
eventuales conflictos que pudieran surgir entre ambos.”3 
Esta cuestión nos enlaza con el segundo término a tratar, la 
domestic analogy, que consiste en crear una equivalencia 
entre el comportamiento de los Estados con el de las 
personas. Es decir, si en algún momento de la historia los 
humanos debieron cooperar para crear las condiciones de 
una sociedad estatal, entonces, los Estados pueden seguir 
el mismo camino. Por ende, “cada referencia a la agresión 
internacional como equivalente de robo a mano armada o 
asesinato, y cada comparación de hogar y país o de libertad 
personal e independencia política.”4

Hedley Bull trazó los primeros esbozos de la 
domestic analogy en su publicación de 1966, “Society and 
Anarchy in International Relations”. Su objetivo era poner 
en entredicho el término, debido a que considera que el 
Estado de Naturaleza en el que se desenvuelven los Estados 
es más próximo a una visión lockeana qua a la hobbesiana. 
En la primera, los Estados, a pesar de no contar con un juez 
o árbitro, muchas veces cooperan entre sí para beneficio 
mutuo. Por el contrario, el segundo caso demuestra un 

2	  Michael Walzer, Just and Unjust Wars. A Moral Argument with Histori-
cal Illustrations (Basic Books, 2006), 160.
3	  María Ludivina Valdivares Suárez, La Búsqueda del Leviatán Europeo: 
la Construcción de la Unión de Europa en los Proyectos de Paz de Europa (Trea, 
2010), 74.
4	  Walzer, Just and Unjust Wars, 160.



Las ideas federativas en el  
pensamiento Rousseau

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 25-53

29

escenario mucho más agresivo, ya que todos compiten de 
manera constante y son plausibles de hacer daño en pos de 
su auto-preservación. Además, arguye desde un punto de 
vista spinoziano en donde los males que pueden causarse 
los hombres en el Estado de Naturaleza, no se asemejan a 
los que pueden causarse los Estados.5

En consecuencia, los proyectos a ser tratados partirán 
desde estos dos conceptos: 1) que los Estados no cuentan 
con una entidad superior que regule los actos entre ellos, 
puesto que son soberanos y se encuentran en un ambiente 
anárquico. 2) A través de la analogía doméstica, el 
comportamiento de los Estados será semejante al de los 
individuos, ya que son organismos vivos cuyo objetivo 
primordial es la supervivencia en aquel escenario hostil.

Además, Rousseau toma como punto de partida la 
conformación de un contrato como origen del poder civil 
y político. En este contexto, las obras de Rousseau como 
el Contrato Social nos permiten analizar cómo la teoría del 
contrato puede servir como un modelo para comprender 
la cooperación entre Estados en un sistema internacional 
anárquico. Por otra parte, en el Proyecto de Constitución 
para Córcega y las Consideraciones sobre el Gobierno de 
Polonia, Rousseau explora la posibilidad de estructuras 
políticas más federativas, sugiriendo que la soberanía 
puede ser compartida o distribuida en lugar de centralizarla. 
Estas obras demuestran que Rousseau no es monolítico 
en su pensamiento y que sus ideas evolucionan hacia una 
apreciación más compleja de la cooperación política. Esto 
es particularmente relevante en el estudio de las relaciones 
internacionales, donde la noción de soberanía compartida 

5	  Hedley Bull, “Society and Anarchy in International Relations,” en Di-
plomatic Investigations: Essays in the Theory of International Relations, ed. But-
terfield, H. y Wight, M. (Harvard University Press, 1966), 44-45.



Las ideas federativas en el  
pensamiento Rousseau

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 25-53

30

o distribuida puede ofrecer alternativas a la anarquía 
internacional.

Antecedentes

Diversos proyectos de paz se han desarrollado en los 
primeros siglos de la modernidad con motivo de reorganizar 
territorialmente al continente europeo y establecer un 
equilibrio de poder. Dicho suceso permitiría solucionar 
las disputas dentro del ámbito diplomático y no en los 
campos de batalla. No obstante, estos prolegómenos no 
expusieron dentro de sus propuestas una teoría federalista, 
aunque en objetivos prácticos, terminarían desembocando 
en embrionarias formulaciones que aportarían al desarrollo 
de la teoría política del federalismo moderno, además 
de ser visionarias propuestas sobre la posibilidad de la 
conformación de una unión de Estados europeos.

Estos planes de reorganización y paz perpetua 
transcurren paralelamente al contexto histórico-político 
de conformación de los Estados modernos. Además, debe 
agregarse que, en todo el continente europeo, la organización 
social continuaba siendo estamental, por lo que la nobleza 
continuaría jugando un rol fundamental a la hora de tomar 
decisiones políticas y militares. Por otra parte, no se debe 
pasar por alto la importancia del clero y del papado, siendo 
este último una importante figura a nivel internacional en 
la que muchas veces actuaba y pretendía ser árbitro de las 
disputas.6 

6	  Como explica Ganshof, el propósito del Papa “era de orden espiritual. 
Más implicaba el ejercicio por el soberano Pontífice, incluso en materia tempo-
ral, de un poder discrecional al que el Emperador y los reyes estaban obligados 
a obedecer. El Papa (…) contribuyó de este modo a extender en Occidente la 
consciencia de pertenecer a una ecuménica cristiandad dirigida por la Santa Sede. 
Pero, en sus esfuerzos para hacer de sus aspiraciones a la autoridad suprema una 



Las ideas federativas en el  
pensamiento Rousseau

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 25-53

31

“A partir del ordenamiento dualista de la Baja Edad 
Media se habían desarrollado líneas de evolución muy 
diferentes que no desembocaron en una uniformidad 
estatal.”7 Una de estas posibilidades constaba en compartir 
la soberanía en materia relaciones exteriores través de 
ligas o confederaciones, como podían ser los cantones 
suizos o las provincias neerlandesas. La otra forma de 
ordenamiento podía darse a través de Cortes o Dietas de 
instancia superior, tal como ocurría en el caso español, el 
cual era una unión de coronas, o el Sacro Imperio Romano-
Germánico. No obstante, el absolutismo político se alzaría 
con fuerza durante el período barroco y sentaría las bases 
para la conformación del Estado moderno en sensu stricto. 
Tal como indica Barudio, el estado absoluto funcionaría 
como una bisagra entre el estado feudal y el moderno:

A lo largo de ellos se formaría, por ejemplo, el 
«absolutismo confesional» de Felipe II de España 
en el siglo XVI, para pasar luego al «absolutismo 
cortesano» de Luis XIV de Francia en el siglo 
XVII. El «absolutismo» ilustrado el siglo XVIII, 
personificado en Federico I de Prusia, cerró esta 
evolución y preparó el camino que condujo del 
«Estado absoluto» al «moderno».8

A través de este período, diversos autores desarrollaron 
in extenso escritos con motivo de evitar o atemperar 
cualquier tipo de agresión bélica entre los Estados europeos. 

realidad, los Papas chocaron naturalmente, con los soberanos alemanes, investi-
dos de la dignidad imperial”. François-Louis Ganshof, “Técnica de las Relaciones 
Internacionales durante los tres últimos siglos de la Edad Media,” en Historia de 
las Relaciones Internacionales, ed. Pierre Renouvin (Aguilar, 1960), 249.
7	  Heinz Duchhardt, La Época del Absolutismo (Alianza, 1992), 16.
8	  Günter Barudio, La Época del Absolutismo y la Ilustración (Siglo XXI, 
1983), 2.



Las ideas federativas en el  
pensamiento Rousseau

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 25-53

32

La modernidad trajo consigo la violenta generalización de 
las guerras de religión, siendo subsanadas por la Paz de 
Westfalia en 1648. Dicho evento terminó de establecer el 
absolutismo político y fortaleció el principio de cuius regio, 
eius religio, el cual había emanado de la Paz de Augsburgo 
de 1555, que terminaba de asentar la autoridad del soberano 
por encima de las libertades personales.9 

Por ende, es factible dividir en dos ciclos la 
elaboración de los proyectos de paz en Europa: 1) Los 
más próximos a la mentalidad medieval, ya que pretendían 
establecer en Europa el denominado renovatio imperii bajo 
la paz de Cristo y recuperar los territorios perdidos contra 
el Islam en Tierra Santa;10 2) Los ligados a una concepción 
moderna que tras la Paz de Westaflia deseaban reorganizar 
territorialmente a Europa con motivo de crear un sistema de 
arbitraje, resolución pacífica de controversias o cualquier 
otro mecanismo para impedir las disputas bélicas entre 
los reinos cristianos, independientemente de su confesión. 
Además, dicha reorganización descansaba en la idea del 
equilibrio de poder, iniciada en la Italia del siglo XV,11 
pero establecida formalmente con la Paz de 1648, la cual 

9	  Duchhardt, La Época del Absolutismo, 26-27.
10	  Podemos rescatar las obras De Recuperatione Terre Sancte, del pensador 
medieval Pierre Dubois, y la Querella Pacis, de Erasmo de Róterdam. Ambas 
planteaban la imposibilidad de que una sola persona domine el destino de Eu-
ropa, aunque esto no impedía la necesidad de unificar la cristiandad a través de 
una monarquía con príncipes cristianos. Más adelante, la Nouveau Cynée, del 
francés Émeric Crucé, funcionaría como una transición entre la Edad Media y 
la Moderna, debido a sus innovadores posturas sobre el libre comercio como 
respaldo a la paz y la inclusión de los soberanos musulmanes dentro de un es-
quema de cooperación. Derek Heater, World Citizenship and Government Cos-
mopolitan Ideas in the History of Western Political Thought (Palgrave MacMillan, 
1996), 61-62 y 65-70.
11	  Para profundizar sobre esta cuestión, recomiendo la obra de Nino Va-
leri. L’Italia nell’età dei principati: dal 1343 al 1516 (Mondadori, 1969).



Las ideas federativas en el  
pensamiento Rousseau

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 25-53

33

boicoteaba la idea de la monarquía universal.12 A modo de 
reflexión final sobre estos antecedentes, resulta imperioso 
ubicar a, Rousseau dentro del segundo ciclo, donde las 
cuestiones de soberanía y equilibrio de poder juegan un el rol 
fundamental en el momento de esbozar un reordenamiento 
continental.

Figura 1. Cuadro cronológico de los diversos proyectos de paz 
para Europa. Todos ellos podrían tomarse con antecedentes más 
o menos indirectos de la Unión Europea y de la escuela liberal 
dentro de la teoría de las relaciones internacionales. Basado en 
la obra de María Ludivina Valdivares Suárez, La Búsqueda del 
Leviatán Europeo.

12	  Valdivares Suárez, La Búsqueda del Leviatán Europeo, 66.



Las ideas federativas en el  
pensamiento Rousseau

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 25-53

34

Rousseau y los escritos constitucionales

Resulta mucho más arduo pensar a Rousseau como un 
autor en materia de relaciones exteriores, que uno sobre 
filosofía política y del derecho. Sin embargo, hay tres obras 
fundamentales que los planes de estudio y la literatura 
universitaria suelen saltearse, y que desestiman cualquier 
intento de pensar lo primero. Estos son: el Extracto 
del Proyecto de Paz Perpetua (1760), el Proyecto de 
Constitución de Córcega (1764) y las Consideraciones 
sobre el Gobierno de Polonia (1771). El primero es un 
ensayo crítico sobre el Proyecto de Paz desarrollado por 
el Abad de Saint Pierre unas décadas antes, mientras que 
los segundos son los escritos constitucionales, los cuales 
pretender aplicar de manera operativa los enunciados 
desarrollados a lo largo del Contrato Social (1762). 
Dichas obras serán las fuentes por analizar sobre las ideas 
federalistas del pensador ginebrino.

Empero, debe tenerse a consideración que los 
planteos políticos, tanto de forma intra como inter 
estatales, surgen de argumentaciones filosóficas yacientes 
en el Discurso sobre el origen de la desigualdad entre 
los hombres (1755). Allí, el ginebrino elabora de forma 
hipotética el origen de las primeras sociedades, fruto de 
las relaciones sociales entre los hombres salvajes, con 
objeto de criticar a manera retrospectiva la situación 
presente de la sociedad europea.13 Se sostiene que la 
introducción del ser humano en el ambiente social provoca 
la competencia entre ellos. Rousseau explica esta cuestión 
mediante un dilema, siendo un curioso caso primigenio en 
la elaboración de la teoría de juegos. Se trata del dilema 

13	  Cintia Caram, “Notas sobre Patriotismo y Cosmopolitismo en Jean-Ja-
cques Rousseau,” en Sujeto, Realidad y Política: miradas sobre la Modernidad, 
comps. Marcos, D. y Maidana, S. (Universidad Nacional de Tucumán, 2017), 180.



Las ideas federativas en el  
pensamiento Rousseau

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 25-53

35

de la caza del ciervo y de la liebre, en donde el ginebrino 
explica que:

(…) los hombres pudieron insensiblemente adquirir 
cierta idea rudimentaria de compromisos mutuos 
y de la ventaja de cumplirlos, pero sólo en la 
medida que podía exigirlos el interés presente y 
sensible (…) ¿Tratábase de cazar un ciervo? Todos 
comprendían que para ello debían guardar fielmente 
supuesto; pero si una liebre pasaba al alcance de 
uno de ellos, no cabe duda de que la perseguiría 
sin ningún escrúpulo y que, cogida su presa, se 
cuidaría muy poco de qué no se les escapase y la 
suya a sus compañeros.14

Frente a esta disyuntiva, la aplicación de la domestic 
analogy en materia de relaciones exteriores se inicia con los 
denominados dilemas de seguridad ¿Qué tan beneficioso le 
resulta a los Estados cooperar o traicionar a sus semejantes? 
Según explica Waltz, la anarquía del sistema da por 
sentado que ningún Estado está exento de ser perjudicado, 
por lo que el fin primordial de cada uno, es el de la auto 
preservación. No obstante, siempre existe la posibilidad de 
la cooperación. En palabras de Waltz:

En el ejemplo de la caza del ciervo, la voluntad del 
ladrón de conejos era racional y predecible desde su 
propio punto de vista. Desde el punto de vista del 
resto del grupo, fue arbitrario y caprichoso. Por lo 
tanto, de cualquier Estado individual, una voluntad 
perfectamente buena para sí misma puede provocar 
la resistencia violenta de otros Estados.15

14	  Jean Jacques Rousseau, Discurso sobre el Origen de la Desigualdad entre 
los Hombres, trad. Ángel Pumarega. (Libertador, 2010), 68.
15	  Kenneth Waltz, Man, the Estate and War (Columbia University Press, 



Las ideas federativas en el  
pensamiento Rousseau

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 25-53

36

Figura 3. Cuadro con los cuatro posibles resultados dentro del 
dilema de la caza del ciervo y de la liebre. Se puede apreciar que, 
si uno de los individuos decide traicionar, obtendría el mayor 
resultado. Sin embargo, en caso de que ambos deciden hacerlo, 
el resultado finalizaría en un empate, al igual que en el caso de la 
cooperación, pero aumentando el beneficio mutuo. En definitiva, 
dicho dilema representa un típico caso de juego de suma cero.

Es por ello por lo que, en muchas ocasiones, los actores 
internacionales consideraban beneficioso llegar a acuerdos 
mutuos, haciendo de estos una paulatina interacción que 
los elevaría al nivel de una comunidad. Diversos autores 
habían planteado esta idea, en donde podemos destacar 
a los pensadores de la Escuela de Salamanca, como Juan 
de Mariana y Francisco Suárez. Ambos se asentaban en la 
idea del ius gentium de los romanos, ya que observaban a 
la guerra como una vulneración a dicha comunidad. Por 
ende, la acción bélica era una facultad exclusiva de los 
soberanos.16 Décadas más tarde, la recepción de la obra de 
Thomas Hobbes criticaría estas nociones de la communitas 
orbis amparada en el derecho de gentes, puesto que este 
último no es plausible de concebirse como tal, debido 
a que los Estados se encuentran en un estado natural de 
guerra continua. Dichas posturas fueron tomadas por 
diversos ensayistas cuáqueros, como William Penn y John 
Bellers, en donde sostuvieron en sus Proyectos de Paz, 
que la necesidad de terminar con las guerras radicaba 
en la formación de un órgano que estuviese por encima 

2001), 183.
16	  Valdivares Suárez, La Búsqueda del Leviatán Europeo, 69.



Las ideas federativas en el  
pensamiento Rousseau

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 25-53

37

y contuviese a los soberanos, tal como ocurre dentro los 
Estados con sus súbditos.17

Figura 2. Cuadro que distingue la dicotomía sobre el entendimien-
to del federalismo. Nótese la fuerte diferencia entre los pensadores 
europeos con los norteamericanos, con excepción de James Madi-
son. La tradición europea considera fervientemente que el Federa-
lismo es tanto un fin como un medio para lograr objetivos políticos. 
Empero, Rousseau tiene una fuerte problemática, como se verá 
más adelante, a la hora de armonizar el federalismo con la Volun-
tad General. Por el contrario, los norteamericanos simplemente, o 
minimizan la dicotomía, como es el caso de Hamilton, o no están 
interesado en el Federalismo en sí, sino en los fines que puede éste 
puede promover, como podrían ser la democracia, el autogobierno 
o la diversidad cultural. Fuente: Daniel Elazar, Exploring Federa-
lism (Tuscaloosa: University of Alabama Press, 1987), 81.

17	  Ibid., 74-77.



Las ideas federativas en el  
pensamiento Rousseau

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 25-53

38

Ahora bien ¿Qué relación mantiene Rousseau con lo 
dicho anteriormente? Históricamente, la Paz de Westfalia 
terminó con cualquier idea y esperanza de la unificación 
de Europa a través del dominium mundi. Intelectualmente, 
las ideas de Jean Bodin y Thomas Hobbes establecieron 
la supremacía de los soberanos por sobre cualquier poder, 
ya sea temporal o espiritual. Mediante estas reflexiones, 
Penn y Bellers concibieron la idea de detener la anarquía 
internacional mediante una institución que contengan a 
todos los soberanos. Por ende, podría considerarse a los 
cuáqueros como el nexo entre los planteos de Hobbes con la 
enorme producción de Proyectos de Paz iniciados durante 
los siguientes dos siglos.18

Estas nuevas ensoñaciones se alejan de las ideas de 
arbitraje y resolución pacífica de controversias sostenidas 
en los primeros proyectos de paz, como podrían ser los 
casos de la Nouveau Cynée, de Émeric Crucé, y del Grand 
Dasein, del Duque de Sully. En sendos escritos, el objetivo 
no era el establecimiento de la paz eterna, sino, el equilibrio 
de poder. Como un justo medio, surgen los proyectos de 
carácter mixto, siendo el iniciador de esta corriente el Abad 
de Saint Pierre.19 Nuevas investigaciones han demostrado 
que el clérigo tuvo contacto con los proyectos de paz de 
los cuáqueros, ya que estos personajes son observadores 
de las implicancias globales de la Guerra de Sucesión 
Española.20 A su vez, Rousseau recibe los postulados de 

18	  Giulio Talini, “Saint-Pierre, British Pacifism and the Quest for Perpe-
tual Peace (1693–1748),” History of European Ideas 46, no. 8 (2020): 8-9.
19	  Daniel Sabbgh, “William Penn et L’abbe De Saint·Pierre: Le Chainon 
Manquant,” Revue de synthese 4 (1997): 85-87.
20	  La primera investigación en sostener la existencia de un contacto entre 
Saint Pierre y los cuáqueros, fue el artículo de Daniel Sabbagh, “William Penn 
et L’abbe De Saint·Pierre: Le Chainon Manquant,” 83-105. Allí se demuestra que 
Saint Pierre tradujo al francés, el proyecto de paz de William Penn, del cual 
rescató muchas de sus ideas para elaborar el propio. En la actualidad, solamente 
quedan tres de esas copias: una está en un archivo privado de la familia austría-



Las ideas federativas en el  
pensamiento Rousseau

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 25-53

39

Saint Pierre, por lo que podemos rastrear la genealogía de 
sus fundamentos a los de esta secta protestante de manera 
indirecta. Sin embargo, el ciudadano de Ginebra medita 
que tal proyecto es demasiado ambicioso porque en muchas 
cuestiones peca de utópico debido a que “la obra del abate 
Saint-Pierre sobre la paz perpetua parece de antemano inútil 
para producirla y superflua para conservarla”. Empero, 
Rousseau no desmerece su trabajo alegando que “es un 
libro sólido y meditado, y es muy importante que exista”.21

Figura 4. Cuadro conceptual para resumir los contenidos teóricos 
de los diversos proyectos de paz hasta la elaboración del Abad de 
Saint Pierre. Este último puede considerarse como el más desa-
rrollado hasta el momento, puesto que se nutre del pensamiento 
cristiano como fundamentado de la consciencia europea, además 
de establecer una Dieta que contuviese a los distintos soberanos 
europeos (Annemarie Van Heerikhuizen, “How God Disappea-
red from Europe: Visions of a United Europe from Erasmus to 
Kant,” The European Legacy 13, no. 4 (2008): 407–408).

ca Harrach, el segundo se encuentra en la biblioteca de las Naciones Unidas en 
Ginebra y el tercero en el Archivo del Instituto Nobel Noruego en Oslo. Otras 
investigaciones que han reforzado esta idea son:
1. Peter Van den Dungen. “The Abbé de Saint-Pierre and the English ‘Irenists’ of 
the 18th Century (Penn, Bellers and Bentham).” International Journal on World 
Peace 17, (2000): 5-31.
2. Peter Van den Dungen. “The Plans for European peace by Quaker authors Wi-
lliam Penn (1693) and John Bellers (1710).” Araucaria 16, no. 32 (2014): 53- 67.
21	  Rousseau, “Resumen del Proyecto de Paz del Abate Saint-Pierre,” en 
Escritos Políticos, trad. Rubio Carracedo, J. (Trotta, 2006), 83-84.



Las ideas federativas en el  
pensamiento Rousseau

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 25-53

40

Como remedio a los conflictos bélicos, el ginebrino 
sostiene que la solución debe ser normativa. Dicha idea lo 
aplica tanto en el plano estatal como en el internacional. 
Pero siendo un pesimista histórico, postura que lo aleja 
del optimismo ilustrado y racionalista de pensadores 
como Grocio, Leibniz, Saint Pierre, Condorcet o Kant, 
Rousseau piensa que no existe una solución perfecta, 
ya que inevitablemente una especie de entropía social 
menoscabaría con el paso del tiempo cualquier tipo de 
legislación o costumbre. Además, es consciente de que 
el derecho de gentes, a diferencia del derecho civil, no 
puede basarse en una instancia superior que impida o 
disuada a los Estados, ya que habría una paradoja sobre 
la cuestión de soberanía.22 Sin embargo, en palabras de 
Rousseau:

Si hay algún medio para evitar esas peligrosas 
contradicciones éste no puede ser otro que un 
gobierno de forma confederativa, el cual, al unir los 
pueblos por lazos semejantes a los que unen a los 
individuos, somete igualmente a unos y a otros a la 
autoridad de las leyes.23

Estas ideas acerca de confederar a los Estados las 
recomienda cuando exista un poder hegemónico que 
amenaza la libertad y la existencia de entidades más 
pequeñas. Tales son los casos para Córcega y Polonia, que 
serán analizados en profundidad a continuación. En ambas 
cuestiones, Rousseau tendrá la difícil tarea de conectar los 
fundamentos del federalismo con su tesis acerca de una 
Voluntad General.

22	  Ibid., 42.
23	  Ibid., 20.



Las ideas federativas en el  
pensamiento Rousseau

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 25-53

41

Proyecto de Constitución para Córcega

El contexto en el que se desarrolla este escrito ocurre 
posteriormente a la publicación del Contrato Social (1762), 
a la vez que la independencia de Córcega llegaba a su fin 
debido a la ocupación francesa. La isla había pertenecido a 
la República de Génova desde finales del siglo XIV, pero 
a partir de 1729, comenzaron las insurrecciones debido a 
un paulatino deterioro del poder genovés. Debido a esto, 
necesitaron llamar a la intervención de potencias extranjeras, 
primero Austria, y luego Francia, para que restablecieran el 
orden en la ínsula. No obstante, con el estallido de la Guerra 
de Sucesión austríaca en 1743, la isla fue constantemente 
atacada por la flota británica que se encontraba en conflicto 
con Francia y Génova. En 1747, en vísperas de la paz de 
esa guerra, los franceses se restablecieron en Córcega, y no 
saldrían más de allí. Es así como tomaron el rol de garantes 
de la paz y de negociadores entre genoveses y corsos, pero 
estos últimos, con un fuerte sentido de independencia y de 
orgullo local, proclamaron nuevamente su independencia y 
expulsaron a ambas partes. Pasquale de Paoli emergió como 
el generalísimo de aquella insurrección y se establecería 
formalmente una República en 1755 con una Constitución 
dictada. Sin embargo, los franceses ocuparían la isla de 
forma definitiva en 1768.24

La Ley Fundamental de los isleños “llamó la atención 
de Rousseau, quien en el Contrato Social de 1762 dejó 
escrita su admiración por los corsos,25 para luego proponer 

24	  G. Zeller, “Nueva Crisis en el Este. El primer reparto de Polonia y la en-
trada de los rusos en el Mar Negro,” en Historia de las Relaciones Internacionales, 
ed. Pierre Renouvin (Aguilar, 1960), 720-722.
25	  “Hay todavía en Europa un país capaz de legislación, y es la Isla de 
Córcega. El denuedo y la constancia con que este valeroso pueblo ha sabido 
recobrar y defender su liberta, merecían que algún sabio le enseñase a conser-
varla. Tengo cierto presentimiento de que algún día esta isla tan pequeña ha de 



Las ideas federativas en el  
pensamiento Rousseau

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 25-53

42

un entusiasta Proyecto de Constitución para Córcega 
de 1765.”26 (Duarte Martínez 2022, 240) Allí ofrece una 
serie de consejos que puedan facilitar la organización de la 
flamante república. 

Entre las sugerencias que se aproximan a los 
fundamentos del federalismo, podemos destacar que 
únicamente recomienda la organización de un Estado 
federal cuando este es relativamente espacioso en extensión 
territorial. Por ende, la isla de Córcega deberá organizarse 
en un Estado unitario con una capital que se encuentre 
equidistante a todas las jurisdicciones y que cumpla 
únicamente el rol de corte o de centro administrativo. Por 
este motivo, Rousseau plantea que:

al gobierno le es necesario un centro, un punto 
de reunión, al que todo se remita. Muchos serían 
los inconvenientes de tener una administración 
suprema errante. Para hacerla circular de provincia 
en provincia habría que proceder a una división de 
la isla en numerosos estados federales, entre los que 
por turno rotaria la presidencia.27

 En palabras de Riley, “esta visión del Estado pequeño, 
simple y preferentemente aislado, no debería sorprender que, 
a nivel nacional, Rousseau prefiriera los Estados unitarios a los 
federales.”.28 No obstante, el ginebrino expone la necesidad de 
crear diversas jurisdicciones a nivel local para desconcentrar 
el papel del ejecutivo-aristocrático a nivel nacional. Por 

admirar a la Europa.” (Rousseau, Contrato Social, II, X, 7).
26	  Duarte Martínez, Carlos Arturo. “La República Corsa y la invención de 
una Constitución liberal (1755).” Historia Constitucional 23, (2022): 240.
27	  Jean Jacques Rousseau, Escritos Constitucionales, trad. y ed. Hermosa 
Andújar, A. (Tecnos, 2016), 19.
28	  Patrick Riley, “Rousseau as a Theorist of National and International 
Federalism,” Publius 1, no. 3 (1973): 9.



Las ideas federativas en el  
pensamiento Rousseau

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 25-53

43

ejemplo, en materia de hacienda e impuestos, recomienda 
a los corsos que “el recaudador de cada parroquia rendirá 
cuentas a su cantón, el de cada cantón a su jurisdicción, y el de 
cada jurisdicción al tribunal de cuentas, compuesto por cierto 
número de consejeros de Estado y presidido por el Dux.”29 
He aquí una simple exposición sobre la descomposición del 
Estado en niveles provinciales, municipales y locales. Esto 
nos daría la pauta de que Rousseau, o introdujo algunos 
mecanismos del federalismo clásico sin haberse percatado, o 
fue completamente consciente y no tenía interés en defender 
dicha postura.

Por otra parte, si este nuevo Estado hubiese sido 
concebido a través de los axiomas rousseaunianos, surgiría 
la disyuntiva de hacer valer el interés nacional por sobre 
cualquier interés propio que pueda tener cada una de esas 
jurisdicciones. Por ende, cabría preguntarse lo siguiente 
¿Cómo es factible que la Voluntad General pueda reconciliarse 
o sobrevivir con los postulados del federalismo? Como 
salvedad, debe hacerse la distinción entre voluntad de todos, 
la cual no es más que la mera suma de todas las voluntades 
particulares, y de la Voluntad General, que es el fundamento 
“en la medida en que hace posible el lazo social, que a su 
vez hace posible la obligación política, lo cual no significa 
solamente obediencia a un poder soberano sino, al mismo 
tiempo, ejercicio de ese mismo poder.”30 Para explicarlo de 
forma más franca, el ginebrino expone este principio en el 
Discurso de Economía Política, donde crea una analogía con 
el cuerpo humano. Aunque sostiene que dicha comparación 
es “común y poco exacta, en varios sentidos, pero apta para 
hacerme entender31 (…) el símil presenta el poder soberano 

29	  Jean Jacques Rousseau, Escritos Constitucionales, 52.
30	  Vera Waksman, El Laberinto de la Libertad. Política, filosofía y educa-
ción en la obra de Rousseau (Fondo de Cultura Económica, 2016), 234.
31	  Esta primera parte corresponde a una cita textual de Rousseau en el 



Las ideas federativas en el  
pensamiento Rousseau

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 25-53

44

como la cabeza; las leyes y las costumbres son el cerebro, 
sede de los nervios, del entendimiento y la voluntad; las 
finanzas son la sangre y los ciudadanos son el cuerpo y los 
miembros que mueven la máquina y la hacen trabajar.”32

A ojos de autores como Riley (1974), Rousseau es 
exclusivamente un federalista cuando el Estado peligra en 
su auto conservación.33 Empero, esta apresurada afirmación 
sólo contempla fragmentos en donde se especifica el 
ordenamiento federal. Es así como Rousseau es de los “pocos 
teóricos políticos que han postulado el federalismo, político, 
social o ambos, como un fin, pero no lo han contemplado 
como un medio.”34 Por ende, el ginebrino hace su mayor 
aporte sobre estas cuestiones en la siguiente obra.

Consideraciones sobre el Gobierno de Polonia

Podemos remontarnos a un pasaje del Contrato Social como 
disparador sobre la problemática que podría surgir en caso 
de que el Estado no sea muy pequeño o crezca con el paso 
del tiempo. Tal es el caso de Polonia, en donde el ginebrino 
reflexiona la esta posibilidad alegando lo siguiente:

examinando todo perfectamente, no veo que sea 
posible al soberano conservar entre nosotros el 
ejerció de sus derechos, si el Estado no es muy 
pequeño. Pero en este caso, ¿será sojuzgado 
fácilmente? No por cierto. Más adelante haré ver 

Discurso de Economía Política. 
32	  Waksman, El Laberinto de la Libertad, 235.
33	  “It is clear that the central concern here is with the defense of small 
republic, not the creation of a modern federal state with citizenship at central 
and local.” (Riley, “Rousseau as a Theorist of National and International Fede-
ralism,” 9).
34	  Daniel Elazar, Exploring Federalism, 80-82.



Las ideas federativas en el  
pensamiento Rousseau

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 25-53

45

de qué suerte se puede reunir el poder exterior de 
un pueblo grande con la cómoda policía y el buen 
orden de un pequeño Estado.35

Como nota al pie agrega que “esto es lo que me había 
propuesto hace en la continuación de esta obra, cuando, 
tratando de las relaciones exteriores, hubiese llegado a 
las confederaciones, materia enteramente nueva, cuyos 
principios están todavía por establecer.”36 Dicha cita 
demuestra una conciencia sobre el escaso desarrollo de una 
disciplina enteramente ligada al estudio de las relaciones 
internacionales. En las Consideraciones, se ofrecerán 
una serie de consejos tanto de Derecho interno, como de 
Derecho externo, con objeto “de reformar el gobierno de 
Polonia, es decir, la de suministra a la constitución de un 
gran reino la consistencia y el vigor propio de una pequeña 
República.”37

Debe tenerse a consideración, que el contexto en que 
escribe Rousseau es el de un año antes de la ejecución de la 
primera partición de Polonia, acaecida en 1772. Este evento 
supuso una conmoción enorme a nivel internacional, puesto 
que reforzaba la supremacía y la competencia de los tres 
grandes Estados que se delimitaban por el río Vístula: el 
vasto Imperio Ruso, el tradicional Imperio Austríaco y el 
flamante Reino de Prusia.38

Los orígenes de dicha crisis pueden dividirse 
tanto por motivos internos, como externos a la política 

35	  Jean Jacques Rousseau, El Contrato Social, trad. Moreno, M. (Centro 
Editor de Cultura, 2005), 89.
36	  Ídem.
37	  Jean Jacques Rousseau, Escritos Constitucionales, 83.
38	  G. Zeller, “Nueva Crisis en el Este. El primer reparto de Polonia y la en-
trada de los rusos en el Mar Negro,” en Historia de las Relaciones Internacionales, 
ed. Pierre Renouvin (Aguilar, 1960), 716-718.



Las ideas federativas en el  
pensamiento Rousseau

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 25-53

46

polaca. Su sistema se basaba en la combinación de una 
monarquía electiva con una fuerte participación directa de 
la nobleza, haciéndolo un modelo único a nivel mundial 
e histórico. Podría calificarse a dicho sistema como el de 
una democracia nobiliaria, puesto que cualquier lord podía 
candidatearse a Rey. Además, la función del Parlamento era 
de vital importancia, puesto que el Rey debía aprobar leyes 
bajo el consentimiento de toda la nobleza, siendo que cada 
parlamentario podía con su propio voto, vetar la disposición 
a través del liberum veto. “Sin embargo, el sistema de 
frenos y contrapesos entre reyes y parlamentos contenía en 
sí mismo las semillas del declive y condujo eventualmente, 
aunque no inevitablemente, a la parálisis y destrucción del 
estado polaco-lituano en el siglo XVIII.”39

Es en este sentido, Rousseau observará con gran 
detalle el funcionamiento constitucional de Polonia,40 y 
recomendará que frente a las amenazas exteriores debe 
realizar una serie de reformas que apunten a tres tópicos 
esenciales: 1) la educación,41 la economía42 y la milicia.43 
No es de particular interés para este trabajo analizar cada 

39	  Daniel Stone, The Polish-Lithuanian State, 1386–1795, 177.
40	  Los conocimientos de Rousseau sobre el funcionamiento institucional 
de Polonia provienen de su contacto con Michał Wielhorski, un noble polaco 
que se alzó junto a otros contra la monarquía y el Imperio Ruso. El mecanismo 
fue curiosamente la Confederación de Bar. Wielhorski viajó a París para buscar 
apoyo en la corte francesa y se asesoró con notables filósofos de la época, entre 
ellos, Gabriel Bonnot de Mably y el propio Rousseau.
41	  Recomiendo las siguientes investigaciones sobre cada tema en particu-
lar: Vera Waksman, “Jean-Jacques Rousseau: el Amor de sí mismo y la Felicidad 
Pública.” Anacronismo e Irrupción 3, no. 4 (2013): 104-127.
42	  Theóphile Pénigaud, “The Political Opposition of Rousseau to Physio-
cracy: Government, Interest, Citizenship.” The European Journal of the History 
of Economic Thought 22, no. 3 (3): 473-499.
43	  Ove Korsgaard, “Giving the Spirit a National Form: From Rousseau’s 
advice to Poland to Haberma’s advice to the European Union.” Educational Phi-
losophy and Theory 38, no. 2 (2006): 231-246.



Las ideas federativas en el  
pensamiento Rousseau

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 25-53

47

cuestión en profundidad, sino simplemente mencionarlas y 
observar su aplicación dentro del esquema confederativo.

Figura 5. Mapas que comparan el antes y el después de la prime-
ra partición de Polonia en 1772. Las pérdidas territoriales sufri-
das por la Confederación se aproximan a los 200 mil km2 y a los 
4 millones y medio de súbditos. Tener en cuenta que Polonia-Li-
tuania era un Estado multicultural, puesto que se componía ade-
más de cosacos, rutenos, sajones y rusos, entre otras naciones. La 
ocupación de la salida al Mar Báltico por parte de los prusianos 
provocó una caída del 80% del comercio exterior de Polonia-Li-
tuania. Daniel Stone, The Polish-Lithuanian State, 1386–1795 
(Seattle and London: University of Washington Press, 2001). 

Fuente de los mapas: http://geacron.com/home-es/?lang=es



Las ideas federativas en el  
pensamiento Rousseau

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 25-53

48

Como hilo rector dentro de este sistema, el primer 
paso es hacer de Polonia-Lituania una Confederación de 
pequeñas repúblicas, unidas bajo un celoso patriotismo. El 
mismo sería inculcado a los jóvenes mediante una educación 
basado en juegos marciales y unas profundas convicciones 
del conocimiento de la nación. Rousseau sentencia:

 Que haya muchos juegos públicos en los que la buena 
madre patria se regale viendo jugar a sus niños (…) 
Es necesario inventar juegos, fiestas, solemnidades 
tan características de esta corte que en ninguna 
otra se la pueda encontrar (…) Esos circos donde 
antaño se ejercitaba la juventud en Polonia deberían 
ser cuidadosamente restablecidos, y convertirse 
para ella en teatro de honor y de emulación (…) 
El manejo de caballos es, por ejemplo, un ejercicio 
muy conveniente para los polacos.44

Esta postura tiene un fuerte sesgo lacónico, donde se 
impulsa a reorganizar al sistema político desde los individuos, 
es decir, a través de la educación y de actividades lúdicas. 
Su objetivo es reforzar las costumbres y la identidad polaca, 
la cual estaba basada en una ideología rectora denominada 
sarmatismo.45 Dicha doctrina pretendía ser una suerte de 
legitimación cultural y política, donde el primer tópico 
rastreaba un presunto origen común de los pueblos polaco 
y lituano con los antiguos sármatas, sociedad esteparia 
relacionada con los escitas. Desde el segundo sentido, se 
fortalecía la idea de una comunidad política detentada por 

44	  Jean Jacques Rousseau, Escritos Constitucionales, 73-74.
45	  Presumiblemente, el origen del término nació de los ilustrados po-
lacos con una connotación peyorativa, puesto que el sarmatismo equivalía a 
la barbarie y el atraso. En Jan Kvetina, “The Polish Early Modern Republic as 
the Other Europe: The Sarmatian Moment of Jean-Jacques Rousseau in the 
Polish Political Discourse,” en The Unwanted Europeanness? ed. Radeljić, B. 
(De Gruyter, 2021), 37



Las ideas federativas en el  
pensamiento Rousseau

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 25-53

49

los nobles, pero a través de un sistema republicano y basado 
en el consentimiento, las costumbres y las leyes.46

Por ende, es factible deducir que el sistema 
confederativo de Rousseau no se mantiene por sí sólo. Él 
mismo advierte que es un fin en sí mismo, aunque se necesitan 
de ciertas condiciones para que sea eficaz. Las mismas, giran 
alrededor de la idea de forjar un espíritu común, puesto que 
el mismo encausaría intereses colectivos con motivo de 
evitar cualquier tipo de disputa dentro de la confederación.

Conclusiones

Al explorar el pensamiento político de Jean-Jacques 
Rousseau en relación con la formación del estado moderno, 
la anarquía internacional y la analogía doméstica, se ha 
pasado por alto que, a pesar de ser un pensador rico en 
tópicos asociados con la filosofía política y del derecho, 
también ha aportado significativamente a las relaciones 
internacionales y a ciertos preceptos sobre el federalismo.

En este sentido, Rousseau, a través de sus escritos sobre el 
contrato social y sus proyectos constitucionales, proporciona 
una base teórica robusta para entender la conformación y el 
funcionamiento de los estados y sus interacciones. Aunque 
tradicionalmente no se le ha considerado un teórico de las 
relaciones internacionales, su análisis del estado de naturaleza 
y de la anarquía internacional ofrece valiosas contribuciones 
sobre la dinámica interestatal. Ambos conceptos destacan 
que, en ausencia de una autoridad supranacional que regule 
las acciones entre estados, estos interactúan de manera 
similar a como lo hacían los individuos en el estado natural. 

46	  Jan Kvetina, “The Polish Early Modern Republic as the Other Europe: 
The Sarmatian Moment of Jean-Jacques Rousseau in the Polish Political Dis-
course,” 32 y 45.



Las ideas federativas en el  
pensamiento Rousseau

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 25-53

50

Por ende, resulta fundamental comprender su visión del 
orden global y la cooperación internacional a través de la 
analogía doméstica.

En este contexto, Rousseau considera el federalismo 
como un posible remedio a los conflictos bélicos, 
proponiendo un sistema confederativo que una a los pueblos 
bajo una autoridad de leyes comunes. Sin embargo, enfrenta 
el desafío de armonizar esta idea con su tesis de la Voluntad 
General, lo que evidencia una tensión entre la soberanía 
estatal y la necesidad de una autoridad supranacional. 
Pensadores anteriores a Rousseau habían esbozado 
diversos proyectos de paz. Este trabajo traza la evolución 
de estos proyectos en Europa desde la Edad Media hasta 
la modernidad, destacando especialmente la influencia del 
Abad de Saint Pierre en el pensamiento de Rousseau. Sobre 
este último, Rousseau critica su excesivo utopismo, aunque 
también reconoce su valor. La perspectiva pesimista de 
Rousseau sobre la naturaleza humana y la entropía social 
lo lleva a considerar que cualquier solución normativa debe 
ser realista y adaptable a las inevitables transformaciones 
sociales y políticas.

Los proyectos constitucionales de Rousseau para 
Córcega y Polonia demuestran su intento de aplicar 
principios teóricos a contextos específicos, proporcionando 
recomendaciones prácticas para la organización política 
y la resistencia a la hegemonía externa. Estos escritos 
evidencian su compromiso con la autodeterminación y la 
preservación de las pequeñas entidades frente a poderes 
más grandes. En conclusión, el pensamiento de Rousseau 
ofrece una rica fuente de reflexión sobre la formación del 
Estado, las relaciones internacionales y el federalismo. 
Su enfoque, aunque a veces dificultoso y pesimista, sigue 
siendo relevante para el análisis contemporáneo de la 
política global y las estructuras supranacionales. Esta 



Las ideas federativas en el  
pensamiento Rousseau

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 25-53

51

investigación ha evidenciado la profundidad y complejidad 
de su obra, invitando a una reevaluación de su legado en 
la teoría política moderna y las relaciones internacionales.

Referencias bibliográficas

Barudio, Günter. La Época del Absolutismo y la Ilustración. 
Siglo XXI, 1983.

Bull, Hedley. “Society and Anarchy in International 
Relations.” En Diplomatic Investigations: Essays in the 
Theory of International Relations, editado por Herbert 
Butterfield y Martin Wight, 35-50. Harvard University 
Press, 1966.

Caram, Cintia. “Notas sobre Patriotismo y Cosmopolitismo 
en Jean-Jacques Rousseau.” En Sujeto, Realidad y Política: 
miradas sobre la Modernidad, 105-118. Universidad 
Nacional de Tucumán, 2017.

Duarte Martínez, Carlos Arturo. “La República Corsa y la 
invención de una Constitución liberal (1755).” Historia 
Constitucional 23, (2022): 237-265.

Duchhardt, Heinz. La Época del Absolutismo. Alianza, 
1992.

Elazar, Daniel. Exploring Federalism. University of 
Alabama Press, 1987.

Ganshof, François-Louis. “Técnica de las Relaciones 
Internacionales durante los tres últimos siglos de la Edad 
Media.” En Historia de las Relaciones Internacionales, 
editado por Pierre Renouvin, 216-246. Aguilar, 1960.

Heater, Derek. World Citizenship and Government 
Cosmopolitan Ideas in the History of Western Political 
Thought. Palgrave MacMillan, 1996.



Las ideas federativas en el  
pensamiento Rousseau

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 25-53

52

Kvetina, Jan. “The Polish Early Modern Republic as the 
Other Europe: The Sarmatian Moment of Jean-Jacques 
Rousseau in the Polish Political Discourse.” En The 
Unwanted Europeanness?, editado por B. Radeljić, 29-54. 
De Gruyter, 2021.

Riley, Patrick. “Rousseau as a Theorist of National and 
International Federalism,” Publius 3, no. 1 (1973): 5-17.

Rousseau, Jean Jacques. “Resumen del Proyecto de Paz del 
Abate Saint-Pierre.” En Escritos Políticos, traducido por 
José Rubio Carracedo, 19-49. Trotta, 2006.

Rousseau, Jean Jacques. Discurso sobre el Origen de la 
Desigualdad entre los Hombres, traducido por Ángel 
Pumarega. Libertador, 2010.

Rousseau, Jean Jacques. El Contrato Social, traducido por 
Mariano Moreno. Centro Editor de Cultura, 2005.

Rousseau, Jean Jacques. Escritos Constitucionales, 
traducido y editado por Antonio Hermosa Andújar. Tecnos, 
2016.

Sabbagh, Daniel. “William Penn et L’abbe De Saint·Pierre: 
Le Chainon Manquant.” Revue de synthèse 4 (1997): 83-
105.

Stone, Daniel. The Polish-Lithuanian State, 1386-1795. 
University of Washington Press, 2001.

Talini, Giulio. “Saint-Pierre, British Pacifism and the Quest 
for Perpetual Peace (1693-1748).” History of European 
Ideas 46, no. 8 (2020): 1-18.

Valdivares Suárez, María Ludivina. La Búsqueda del 
Leviatán Europeo: la Construcción de la Unión de Europa 
en los Proyectos de Paz de Europa. Trea, 2010.



Las ideas federativas en el  
pensamiento Rousseau

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 25-53

53

Van Heerikhuizen, Annemarie. “How God Disappeared 
from Europe: Visions of a United Europe from Erasmus to 
Kant.” The European Legacy 13, no. 4 (2008): 401-411.

Waksman, Vera. El Laberinto de la Libertad. Política, 
educación y filosofía en la obra de Rousseau. Fondo de 
Cultura Económica, 2016.

Waltz, Kenneth. Man, the Estate and War. Columbia 
University Press, 2001.

Walzer, Michael. Just and Unjust Wars. A Moral Argument 
with Historical Illustrations. Basic Books, 2006.

Zeller, G. “Nueva Crisis en el Este. El primer reparto de 
Polonia y la entrada de los rusos en el Mar Negro.” En 
Historia de las Relaciones Internacionales, editado por 
Pierre Renouvin, 709-722. Aguilar, 1960.



Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 54-79

54

Ecos del pensamiento de Rousseau en los 
proyectos panamericanos y anfictiónicos de 

Bolívar

Echoes of Rousseau’s thought in Bolívar’s pan-
american and amphictyonic projects

Ecos do pensamento de Rousseau nos projetos 
panamericano e anfictiônico de Bolívar

Échos de la pensée de Rousseau dans les projets 
panaméricains et amphictyonies de Bolivar

Evaldo Becker1

Resumen: Nuestro objetivo en este artículo es examinar algunos 
aspectos de la presencia de Rousseau en la vida y la obra de 
Simón Bolívar. Inicialmente, nos centraremos en la influencia 
de la pedagogía rousseauniana en la formación de Bolívar, ya 
sea a través de las acciones de Simón Rodríguez o directamente 
a través de su lectura del Emilio. Si bien esta vía ya ha sido 
explorada por varios lectores de Rousseau y Bolívar, parece 
fundamental retomarla para luego avanzar en nuestra reflexión 
sobre la presencia de las ideas de Rousseau en las concepciones 
políticas e internacionalistas de Bolívar. Al final del Emilio, obra 

1	 Universidade Federal de Sergipe (UFS), Sergipe, Brasil.



Ecos do pensamento de Rousseau nos projetos 
panamericano e anfictiônico de Bolívar

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 54-79

55

leída y meditada por el Libertador, al hablar de la formación de su 
pupilo imaginario en el período previo a su ingreso a la vida civil, 
Rousseau examina algunos elementos relativos a la organización 
interna de un Estado-nación legítimo y pasa al escenario de las 
relaciones interestatales. Tras criticar las ideas de Grocio y 
Hobbes, Rousseau examina brevemente las ideas federalistas y 
sus limitaciones, utilizando para ello el Proyecto de Paz Perpetua 
de Saint-Pierre. Cabe destacar que Bolívar, al formular su propio 
proyecto anfictiónico, además de las ideas de los antiguos 
pensadores griegos, también examina los proyectos federalistas 
modernos, entre los que destaca el de Saint-Pierre, citado en la 
Carta de Jamaica de 1815. Al formular una crítica al utopismo 
inherente al proyecto del abad, Bolívar repite la crítica expresada 
por el propio Rousseau, autor del resumen o extracto del Proyecto 
para perpetuar la paz en Europa, escrito responsable de difundir 
y dar a conocer las ideas federalistas y pacifistas de Saint-Pierre, 
incluso más que el propio texto del autor. En este sentido, nos 
centraremos principalmente en el pensamiento sobre las relaciones 
internacionales bolivarianas, destacando la presencia de Rousseau 
en este contexto, buscando destacar la idea de que Bolívar supera 
y revitaliza los proyectos federalistas europeos, adaptándolos a los 
intereses latinoamericanos y globales.

Palabras clave: Rousseau, Bolívar, federalismo, dominación y 
Libertad.

Abstract: The aim of this article is to examine certain aspects 
of the presence of Rousseau in the life and writings of Simón 
Bolívar. We begin by focusing on the influence of Rousseauian 
pedagogy on Bolívar’s education, whether through the role of 
Simón Rodríguez or directly through his reading of the Émile. 
Although this trajectory has already been analyzed by several 
readers of Rousseau and Bolívar, we consider it essential to 
revisit it, so as to advance, in a second moment, toward reflecting 
on the presence of Rousseau’s ideas in Bolívar’s political and 
internationalist conceptions. At the end of the Émile, a work read 
and carefully meditated upon by El Libertador, Rousseau, when 
addressing the formation of his imaginary pupil on the threshold 



Ecos do pensamento de Rousseau nos projetos 
panamericano e anfictiônico de Bolívar

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 54-79

56

of entering civic life, examines elements concerning the internal 
organization of a legitimate nation-state and then moves on to 
the sphere of interstate relations. After criticizing the theories of 
Grotius and Hobbes, Rousseau briefly considers federalist ideas 
and their limits, drawing on the Project for Perpetual Peace by 
the Abbé de Saint-Pierre. It is noteworthy that Bolívar, when 
formulating his own amphictyonic project, in addition to drawing 
on the ancient Greek thinkers, also examined modern federalist 
projects, among which Saint-Pierre’s stands out, as cited in 
the Jamaica Letter of 1815. In formulating his critique of the 
utopianism inherent in the abbé’s project, Bolívar in fact repeats 
Rousseau’s own critique, contained in the Abstract or Summary 
of the Project for Perpetual Peace in Europe, the text that was 
responsible for disseminating and making known Saint-Pierre’s 
federalist and pacifist ideas even more than the author’s original 
work itself. In this regard, our analysis will focus especially on 
Bolívar’s thought on international relations, emphasizing the 
presence of Rousseau in this domain, and highlighting the idea 
that Bolívar both transcends and revitalizes European federalist 
projects, adapting them to Latin American and global concerns.

Key words:  Rousseau; Bolívar; federalism; domination and 
freedom.

Résumé: Le présent article a comme but d›examiner certains 
aspects de la présence de Rousseau dans la vie et l›œuvre de 
Simón Bolívar. Dans un premier temps, on se centrera dans 
l’influence de la pédagogie rousseausienne dans la formation de 
Bolívar, que ce soit à travers des actions de Simón Rodríguez ou 
directement à travers sa lecture de Emilio. Même si cette voie a 
été déjà explorée par plusieurs lecteurs de Rousseau et de Bolívar, 
il semble fondamental de la reprendre pour ensuite avancer dans 
notre réflexion sur la présence des idées de Rousseau dans les 
conceptions politiques et internationalistes de Bolívar. À la fin 
de Emilio, l’oeuvre lue et méditée par le Libérateur, en parlant 
de la formation de son élève imaginaire dans la période antérieur 
à son entrée à la vie civile, Rousseau examine certains éléments 
relatifs à l’organisation interne d’un État-nation légitime et il 



Ecos do pensamento de Rousseau nos projetos 
panamericano e anfictiônico de Bolívar

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 54-79

57

passe au scénario des relations interétatiques. Après avoir critiqué 
les idées de Grocio et Hobbes, Rousseau examine brièvement 
les idées fédéralistes et leurs limitations, en utilisant le Projet de 
Paix Perpétuelle de Saint-Pierre. Il faut souligner que Bolívar,  
au moment de formuler son propre projet amphictyonie, en plus 
des idées des anciens penseurs grecs, il examine aussi les projets 
fédéralistes modernes, notamment celui de Saint-Pierre, cité 
dans la Lettre de Jamaïque de 1815. En formulant une critique à 
l›utopisme inhérent au projet de l’abbé, Bolívar répète la critique 
exprimée par le propre Rousseau, auteur du résumé ou extrait du 
Projet pour rendre la paix perpétuelle en Europe, écrit responsable 
de diffuser et de faire connaître les idées fédéralistes et pacifistes 
de Saint-Pierre, encore plus que le texte de l’auteur lui-même. 
En ce sens, on se centrera principalement dans la pensée sur les 
relations internationales bolivariennes, en soulignant la présence 
de Rousseau dans ce contexte, cherchant à souligner l’idée que 
Bolívar dépasse et revitalise les projets fédéralistes européens, en 
les adaptant aux intérêts latino-américains et mondiaux.

Mots-clés: Rousseau, Bolívar, fédéralisme, domination et Liberté

Resumo: Nosso objetivo neste artigo, é examinar alguns aspectos 
da presença de Rousseau na vida e nos escritos de Simón Bolívar. 
Focaremos inicialmente na influência da pedagogia rousseauniana 
na formação de Bolívar, seja por meio da ação de Simón Rodríguez 
ou, diretamente, via a leitura do Emílio. Apesar deste percurso já ter 
sido examinado por vários leitores de Rousseau e de Bolívar, nos 
parece ser fundamental revisitá-lo, para, em seguida, avançarmos na 
reflexão acerca da presença das ideias de Rousseau nas concepções 
políticas e internacionalistas de Bolívar. Ao final do Emílio, obra 
lida e meditada leo Libertador, ao tratar da formação do seu aluno 
imaginário, no momento que antecede sua entrada na vida civil, 
Rousseau examina alguns elementos acerca da organização interna 
de um Estado-Nação legítimo e avança para o cenário das relações 
interestatais. Após criticar as ideias de Grotius e Hobbes, Rousseau 
examina en passant as ideias federativas e seus limites, e para tal 
serve-se do Projeto de paz perpétua de Saint-Pierre. Nota-se que 
Bolívar, ao formular seu próprio projeto anfictiônico, para além das 



Ecos do pensamento de Rousseau nos projetos 
panamericano e anfictiônico de Bolívar

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 54-79

58

ideias dos antigos pensadores gregos, examina também os projetos 
federativos modernos, dentre os quais destaca-se aquele de Saint-
Pierre; tal como citado na Carta da Jamaica, de 1815. Ao formular 
a crítica do utopismo inerente ao projeto do abade, Bolívar repete a 
crítica exposta pelo próprio Rousseau, autor do resumo  ou Extrato 
do Projeto para tornar perpétua a paz na Europa que  foi o escrito 
responsável por disseminar e dar a conhecer as ideias federalistas e 
pacifistas de Saint-Pierre, mais que o próprio texto do autor. Nesse 
sentido, nos concentraremos sobretudo no pensamento acerca das 
relações internacionais bolivarianas, enfatizando a presença de 
Rousseau neste âmbito, procurando evidenciar a ideia segundo a 
qual Bolívar supera e oxigena os projetos federalistas Europeus, 
adaptando-os aos interesses latino-americanos e mundiais.

Mots-clés: Rousseau, Bolívar, federalismo, dominação e 
liberdade



Ecos do pensamento de Rousseau nos projetos 
panamericano e anfictiônico de Bolívar

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 54-79

59

Introdução

Nosso objetivo neste artigo, é examinar alguns aspectos da 
presença de Rousseau na vida e nos escritos de Simón Bolívar, 
demonstrando que houve influência significativa dos escritos 
do cidadão de Genebra no que concerne ao desenvolvimento 
das ideias políticas e internacionalistas do líder caraquenho. 
Focaremos inicialmente na influência da pedagogia 
rousseauniana na formação de Bolívar, seja por meio da ação 
de Simón Rodríguez ou, diretamente, via a leitura do Emílio 
e de outra obras (Considerações sobre o governo da Polônia, 
por exemplo). Apesar deste percurso já ter sido examinado 
por vários leitores de Rousseau e de Bolívar, nos parece ser 
fundamental revisitá-lo, para, em seguida, avançarmos na 
reflexão acerca da presença das ideias de Rousseau, sobretudo 
daquelas relativas às Instituições Políticas, nas concepções 
políticas e internacionalistas de Bolívar.

O tema da presença de Rousseau nos vários 
movimentos de independência da América Latina foi 
apresentado por Boleslao Lewin, em seu livro Rousseau 
en la independencia de Latinoamérica, publicado em 
1980. Segundo o autor: “Rousseau foi o arauto das ideias 
igualitárias  de sua época e é o precursor delas na nossa. 
Ele submeteu à uma análise demolidora a estrutura feudal e 
destacou a maneira como – em seu entender – correspondia 
superá-la”.2 Nesta obra, Lewin enfatiza também o papel das 
leituras de Rousseau por personagens políticos importantes 
como Mariano Moreno na  Argentina e Simón Bolívar na 
Venezuela. Segundo Lewin:

Como é sabido, a Argentina produziu o mais notável 
exegeta americano das doutrinas de Rousseau. 

2	  Boleslao Lewin, Rousseau en la independencia de Latinoamérica (Bue-
nos Aires: Ediciones Depalma, 1980), 8. Nossa Tradução.



Ecos do pensamento de Rousseau nos projetos 
panamericano e anfictiônico de Bolívar

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 54-79

60

Refiro-me, naturalmente, a Mariano Moreno. E, 
ainda que Moreno também tenha sido governante, no 
terreno estritamente político é maior a importância 
de Bolívar, que, sobretudo na primeira etapa de suas 
campanhas libertadoras, era um entusiasta adepto 
da doutrina exposta no Contrato Social. Mas o 
feitiço de Rousseau se estendeu a todos os rincões 
da Hispanoamérica.3

Dada a ampla presença de Rousseau, nos escritos 
de entusiastas de seu pensamento e mesmo nos escritos e 
proclamações de seus antagonistas; principalemnte nos 
fanáticos religiosos que viam nos escritos deste uma ameaça 
à coroa espanhola e ao cristianismo, somos obrigados a 
delimitar bem o trajeto de nossa investigação.4 Nesse sentido, 
nos concentraremos, sobretudo, na recepção das ideias e 
escritos de Rousseau na formação e na obra de Simón Bolívar.

Mesmo no que diz respeito à herança rousseauista na 
vida e obra de Bolívar a gama de textos é vasta demais para 
nosso presente objetivo (ROZITCHNER, 1990; WEPMAN, 
1987; RODRÍGUEZ, 2001, MEDINA, 1961). Neste 
sentido, nos serviremos inicialmente   e de forma breve do 
texto Rousseau, Bolívar y las revoluciones de Venezuela, de 
Ángel Rafael Almarza Villalobos, publicado como capítulo 

3	  Lewin, Rousseau en la independencia de Latinoamérica, 15. NT.
4	  No que concerne à difusão do nome e das ideias de Rousseau por seus 
adversários, indicamos a leitura do livro de Boleslao Lewin, citado acima. Nes-
te podemos ler: “Como en otras partes de América, y por idéntica causa, tam-
bién en Colombia fueron sus antagonistas quienes dieron a conocer al público 
el nombre de Rousseau. En su Papel periódico de Santa Fe de Bogotá, Manuel 
del Socorro y Rodríguez afirmó, en 1791, que Rousseau era un “atrevido sofista, 
que valido de un estilo seductor sostenia que las instituciones civiles han hecho 
degenerar al hombre del estado del hombre”. Pero lo que es más importante, don 
Manuel informó asimismo a sus lectores que Rousseau sostenía “que los sobera-
nos de la tierra son un ejército de lobos introducidos en ella para establecer una 
esclavitud universal; que la religión cristiana es contraria a la buena constitución 
del Estado...”.” Lewin, Rousseau en la independencia de Latinoamérica, 131. NT.



Ecos do pensamento de Rousseau nos projetos 
panamericano e anfictiônico de Bolívar

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 54-79

61

do livro Rousseau en Iberoamérica, organizado por Gabriel 
Entin, e publicado em 2018.5

No texto acima mencionado, Villalobos pretende 
“analizar a recepção, leitura e interpretação das principais 
obras de Rousseau nas revoluções  que a Venezuela 
experimentou no início do século XIX, destacando como o 
caraquenho Simón Bolívar usou os trabalhos do genebrino 
como fonte  de autoridade em seu pensamento e obra 
política mais significativa”.6 

O autor nos fornece informações preciosas e seguras 
acerca da circulação dos textos de Rousseau na Venezuela, 
no final do século XVIII e princípios do XIX, bem como, 
sobre o contato de Bolívar com obras específicas de 
Rousseau, que se encontravam inclusive na biblioteca 
de seu pai,  além de sua presença nos escritos públicos e 
pessoais do libertador.7 Destaca-se  a presença do Emílio, 

5	  Ángel Rafael Almarza Villalobos, “Rousseau, Bolívar y las revoluciones 
de Venezuela,” en Gariel Entin (editor), Rousseau en Iberoamérica: Lecturas e in-
terpretaciones entre monarquía y revolución,(Buenos Aires: SB, 2018), 121-136.
6	  Villalobos, “Rousseau, Bolívar y las revoluciones de Venezuela,”121. NT.
7	  Conforme Villalobos: “ [...] los textos del ginebrino gozaron de una 
gran popularidad y su circulación  fue amplia en diferentes sectores de la socie-
dad venezolana de finales del siglo XVIII y principios del XIX. [...]La primera 
referencia de la presencia en Venezuela de las obras de Rousseau la encontra-
mos en la causa contra el médico canario Juan Perdomo, teniente de Justicia 
mayor y administrador de la Real Hacienda de La Victoria, acusado por la In-
quisición en 1778 por poseer libros prohibidos.” Villalobos, “Rousseau, Bolívar 
y las revoluciones de Venezuela,”123 ; “Las causas de la Inquisición y los relatos 
de viajeros permiten afirmar que la posesión y lectura de libros prohibidos era 
una práctica común en la elite de la sociedad caraqueña de principios del siglo 
XIX, como mostraba la investigación  del inquisidor Castro y Marrón en 1806. 
En la lista de textos clandestinos destaca la novela de Rousseau, Julia, o la Nue-
va Eloísa, cartas de dos amantes habitantes de una pequeña ciudad, a la Falda 
de los Alpes (1761), muy popular en la Caracas de la época. La obra integraba 
también la biblioteca de varios miembros de la élite política y económica cara-
queña. Entre ellos, José España, Miguel Antonio Barreda, Maria del Carmen 
Pelaes, Vicente Salias, José María Sata, Manuel Ibarra, Juan Antonio Garmendia 



Ecos do pensamento de Rousseau nos projetos 
panamericano e anfictiônico de Bolívar

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 54-79

62

que fez parte de sua formação, sobretudo no período em 
que estudou com Simón Rodríguez. Também importa, 
sobremaneira, para nosso intento, mostrar o contato de 
Bolívar com as ideias políticas de Rousseau, sobretudo 
no que diz respeito aos conceitos de Soberania e Vontade 
Geral. Ainda conforme Villalobos: 

Os principais atores das revoluções hispanoamerica-
nas leram, empregaram e citaram em seus discursos, 
proclamações, panfletos políticos, manifestos e do-
cumentos pessoais do genebrino J. J. Rousseau, cu-
jas ideias foram utilizadas, entre muitas outras, para 
justificar uma legitimidade baseada na soberania po-
pular, ou em noções básicas como contrato social e 
vontade geral. Nesse sentido, sua autoridade nessas 
matérias era amplamente reconhecida na época. Si-
món Bolívar não foi alheio a ele, entre os livros que 
figuravam em sua biblioteca se achava uma das obras 
deste filósofo, tal como o deixou plasmado em seu 
testamento de 10 de dezembro de 1830: “ É minha 
vontade, que as obras que me presenteou  meu ami-
go, o Sr. Genreal Wilson, e que pertenceram  antes à 
Biblioteca de Napoleão, intitulada O Contrato Social 
de Rousseau  e A arte militar de Monte Cucili, sejam 
entregues à Universidade de Caracas”.”8 

y Juan Vicente Bolívar (padre de Simón Bolívar), quien además tenía el Emilio 
(1762) y la versión escrita en español a imitación de ésta conocida como el Eu-
sebio (1786-1788), de Pedro Montegón y Paret.” Villalobos, “Rousseau, Bolívar 
y las revoluciones de Venezuela,” 127. Importa também destacar a presença de 
Rousseau nos escritos “pessoais” de Bolívar, ou seja, nas cartas. Conforme nos 
informa Fabiana de Souza Fredrigo, em seu livro Guerras e escritas: a corres-
pondência de Simón Bolívar (1799-1830), este teria escrito cerca de 2.815 cartas, 
comparando-se a outros grandes missivistas da história do pensamento, tais 
como Freud e Proust, por exemplo. Fabiana de Souza Fredrigo. Guerras e Escri-
tas: a correspondência de Simón Bolívar, (São Paulo: Editora UNESP, 2010), 35.
8	  Villalobos, “Rousseau, Bolívar y las revoluciones de Venezuela,” 121. NT.



Ecos do pensamento de Rousseau nos projetos 
panamericano e anfictiônico de Bolívar

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 54-79

63

O autor mostra, através da análise de escritos de 
viajantes9 e de textos forenses, como as ideais de Rousseau 
circulavam, malgrado sua proibição, na Venezuela de 
finais do século XVIII e princípios do XIX. Mas para além 
de sua presença na Venezuela em geral, também importa 
destacar sua presença mais direta, na biblioteca paterna 
de Bolívar. Segundo Villalobos: “Nesta Caracas em 
transformação que descreveram os viajantes extrangeiros, 
o jovem Simón Bolívar  leu as obras de Rousseau, seja 
na biblioteca de seu pai, seja sob a tutela de seu professor 
Simón Rodríguez.”10

Em seu livro Ruta de Bolívar, Medina (1961)11, nos 
mostra uma fase posterior e fundamental da formação moral 
e política de Bolívar, que consiste nas viagens. Cabe lembrar 
aqui, a importânica dada a estas, no subtítulo Viagens, que 
podemos ler no capítulo V do Emílio, de Rousseau. As viagens 
à Europa parecem, de fato, ter desempenhado um papel 
fulcral na formação de Bolívar. Primeiramente na Espanha, 
onde reforça a compreenção dos preconceitos dos espanhóis 
em relação aos Creoulos do Novo Mundo. Depois, quando 
o rei espanhol expulsa os americanos residentes, em 1804, 
Bolívar segue em direção à Paris, onde frequenta os famosos 
Salões, e onde conhece Alexandre Von Humboldt, que teria 
lhe fornecido várias informações preciosas sobre a geografia 
do Novo Mundo, e talvez lhe tenha fornecido mapas inéditos 

9	  No que toca a presença de Rousseau na Venezuela, escreve Villalobos: 
“Las impressiones de viaje al territorio venezolano que realizaron Alejandro de 
Humboldt y Aimé Bonpland entre 1799 y 1800, y publicadas años más tarde por 
el primero de ellos bajo el título Viaje a las regiones equinocciales del nuevo con-
tinente, también contiene referencias sobre la circulación de libros prohibidos 
en la cotidianidad venezolana.” Villalobos, “Rousseau, Bolívar y las revoluciones 
de Venezuela,” 126. NT.
10	  Villalobos, “Rousseau, Bolívar y las revoluciones de Venezuela,” 127.
11	  Rafael Bernal Medina. Ruta de Bolívar: Espiritual y Geográfica. 3. ed. 
(Cali: Gráfica original de la Ruta), 1961.



Ecos do pensamento de Rousseau nos projetos 
panamericano e anfictiônico de Bolívar

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 54-79

64

do continente que Bolívar intentaria libertar;12 finalmente a 
viagem à Itália (1805), em companhia de seu antigo mestre, 
Simón Rodríguez, onde faz o famoso Juramento do Monte 
Sacro, prometendo não dar descanso a seus braços nem 
repouso à sua alma até que se tenham rompido as correntes 
que oprimem os povos da América.13

Mas, conforme mostramos em outro lugar,14a pas-
sagem de Bolívar pela Europa não é marcada apenas pela 
frequentação dos Salões e da vida social na Cidade Luz. A 
partir de seus próprios escritos, podemos ter um vislum-
bre dos textos e das referências que marcaram seu percur-
so intelectual. Em sua famosa Carta ao general Francisco 
Santander, Bolívar mostra que apesar dos questionamen-
tos apresentados em sua época acerca de sua formação, 

12	  Andrea Wulf , tratando acerca das lutas de independência levadas a 
cabo por Bolívar, nos lembra que “Foi também uma luta fortalecida pelos tex-
tos de Humboldt, quase como se as descrições  da natureza e do povo fizessem 
os colonos apreciar o caráter singular e magnífico de seu continente. Os livros 
e as ideias de Humboldt fomentariam a libertação da América Latina –  da 
sua crítica ao colonialismo e à escravidão ao retrato das majestosas paisagens.” 
E mais: “Bolívar disse mais que “com sua pena”, Humboldt havia desperta-
do América do Sul e ilustrado por que os sul-americanos tinham inúmeras 
razões para sentir orgulho de seu continente. Até hoje o nome de Humboldt é 
muito mais conhecido na América Latina do que na maior parte da Europa e 
dos Estados Unidos”. Andrea Wulf, A invenção da natureza: a vida e as desco-
bertas de Alexander Von Humboldt. [Tradução Renato Marques], (São Paulo: 
Planeta, 2016), 218-19.
13	  Seu mestre transmite à posteridade o conteúdo deste juramento, do 
qual extraímos a seguinte passagem, exposta nas belas páginas do Libro de Oro 
de Bolívar, de Cornélio Hispano: “Juro diante de você; juro pelo Deus de meus 
pais; juro por eles; juro por minha honra e juro por minha pátria, que não darei 
descanso a meus braços, nem repouso a minha alma, até que tenha rompido as 
correntes que nos oprimem pela vontade do poder espanhol” Cornelio Hispa-
no, El Libro de Oro de Bolívar(Medellín: Bedout, 1980), 51.NT.
14	  Ver nosso artigo: Evaldo Becker, “Das cidades às confederações: camin-
hos para superar os conflitos e as guerras que ameaçam a independência dos 
povos.” Philósophos — Revista de Filosofia 23, no. 2 (2019), 341-347. https://doi.
org/10.5216/phi.v23i2.52720. Acesso em 4 de dezembro de 2024.



Ecos do pensamento de Rousseau nos projetos 
panamericano e anfictiônico de Bolívar

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 54-79

65

talvez seus críticos15 não tivessem estudado tanto quanto 
ele:

Locke, Condillac, Buffon, D’Alembert, Helvetius, 
Montesquieu, Mably, Filangieri, Lalande, Rousseau, 
Voltaire, Rollin, Berthot e todos os clássicos da 
antiguidade, assim, filósofos, historiadores, oradores 
e poetas; e todos os clássicos modernos da Espanha, 
França e Itália e grande parte dos ingleses.16 

15	  Sobre as críticas dirigidas à sua formação básica ou à falta dela, pode-
mos ler no livro Ruta de Bolivar:  “?Cuál es su formación cultural? La impor-
tancia esencial y definitiva que tiene para la fama de un hombre su primera 
ecducación, se patentiza en este rasgo de su vida: en el año de 1825, un tal Mr. 
Mollien se refiere en forma despectiva a los estudios básicos del entonces Liber-
tador, Jefe Supremo de los Ejércitos, Presidente de la Gran Colombia y del Perú, 
y éste en guardia su nombre no hace alusión a su obra de genio ya cumplida, 
sinoque sencillamente, en carta a Santander , relata como transcurrió el apren-
dizaje de su niñez.” Medina, Ruta de Bolivar, 28.  Ainda no que tange à formação 
intelectual de Bolívar, podemos ler no texto de Villalobos, citado em profusão 
neste nosso trabalho: “Según las Narraciones del oficial irlandés Daniel Floren-
cio O’Leary, no era estraño ver a Bolívar con un libro en la mano o, en sus ratos 
de ocio, reclinado en su hamaca leyendo a sus autores favoritos, Montesquieu 
y Rousseau. Otros testomonios identifican Voltaire como su escritor predilecto 
durante las guerras de independencia. Bolívar podía mencionar o citar a Rous-
seau como fuente de autoridad al estar familiarizado con los conceptos más re-
presentativos de la obra del ginebrino tales como el contrato social, la voluntad 
general y la soberanía. Son diversas las alocuciones, proclamas, cartas y demás 
documentos donde Bolívar siguió de cerca los planteamientos más significa-
tivos de Rousseau como fuente de autoridad, aunque en ocasiones también lo 
criticó.” Villalobos, “Rousseau, Bolívar y las revoluciones de Venezuela,” 128. 
NT.
16	  Simón Bolívar, “Carta al General Francisco de P. Santander, de 20 de 
maio de 1825”, en  Rodríguez, Simón. Cartas. (Caracas: Universidad Nacional 
Experimental Simón Rodríguez, Ediciones del Rectorado, 2001), 128. No que 
diz respeito aos textos de Simón Bolívar, utilizamos a edição acima citada e tam-
bém a versão brasileira: Simón Bolívar. Escritos políticos. Tradução de Jaques 
Mário Brand e Josely Vianna Baptista. (Campinas, SP: Editora da UNICAMP, 
1992). A edição brasileira, por sua vez, foi cotejada com a versão espanhola: 
Simón Bolívar. Discursos, proclamas y epistolario político. (Edição preparada por 
M. Hernández Sánchez-Barba. Madrid: Editora Nacional, 1978).



Ecos do pensamento de Rousseau nos projetos 
panamericano e anfictiônico de Bolívar

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 54-79

66

Se Rousseau foi fundamental na formação inicial de 
Bolívar, talvez o tenha sido ainda mais durante os anos de 
Revolução. 17 E para além das noções de contrato social 
e vontade geral, oriundas de seus textos, acreditamos que 
também no âmbito internacional, no aspecto federativo, as 
ideias do filósofo genebrino também foram determinantes 
para a construção do projeto anfictiônico de Bolívar.

No que concerne à história e definição do termo 
Anfictionia, gostaríamos de nos remeter ao que informa 
Germán de la Reza, em seu livro A invenção da paz.  O 
autor lembra que: 

As primeiras ligas ou federações de povos ou estados 
acompanham a formação da civilização grega e a 
sua história se prolonga por quase 800 anos, entre 
os séculos VI a.C. e II d.C. Estas anfictionias, cujos 
delegados se reuniam em volta de um santuário 
comum, tinham como objetivo regulamentar as 
relações das tribos de uma nação outrora unificada. 
Segundo a lenda, a primeira liga foi organizada 
por Anfictião, filho de Prometeu, um dos heróis 
míticos da Grécia, e fazia parte de uma assembleia 
onde eram aprovadas as regras de segurança e de 

17	  Nesse sentido, concordamos pelanamente com Villalobos quando este 
afirma, ao final de seu texto: “Durante la revolución, esta lectura fue clave en la 
construcción de sus argumentos políticos que, basados en conceptos como el 
contrato social, la voluntad general y la sobernía, buscaban legitimar su acción 
y explicar su visión republicana. A través del análisis de discursos, proclamas 
y cartas intentamos identificar cómo Rousseau fue utilizado por Bolívar y así 
esclarecer su relevancia como fuente de autoridad en el primer republicanismo 
de Venezuela.” Villalobos, “Rousseau, Bolívar y las revoluciones de Venezuela,” 
136. NT. Nas Cartas da Jamaica, de 1815, Bolívar escrevia em tom claramente 
rousseauneano: “O imperador Carlos V fez um pacto com os descobridores, 
conquistadores e povoadores da América, o qual, como diz Guerra, é nosso 
contrato social” Simón Bolívar, “Cartas da Jamaica,” en Escritos políticos. [Tra-
dução de Jaques Mário Brand e Josely Vianna Baptista], (Campinas, SP: Editora 
da UNICAMP, 1992), 63.



Ecos do pensamento de Rousseau nos projetos 
panamericano e anfictiônico de Bolívar

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 54-79

67

vinculação recíproca, incluindo-se a proteção dos 
santuários e a celebração de ritos e jogos esportivos. 
A sua mensagem era a mesma que a das anfictionias 
posteriores: fazer menos frequentes as guerras 
através de acordos que apelavam à comunidade 
de interesses dos confederados, a sua continuidade 
geográfica e à identidade cultural, religiosa e 
sanguínea dos seus habitantes.18

Examinemos, pois, os resultados práticos desta 
herança intelectual de Bolívar.  Ao final do Emílio 
publicado em 1762, obra lida e meditada pelo Libertador, 
ao tratar da formação final do seu aluno imaginário, no 
momento que antecede sua entrada na vida civil, Rousseau 
examina alguns elementos acerca da organização interna 
de um Estado-Nação legítimo e avança para o cenário das 
relações interestatais. Após criticar as ideias de Grotius e 
Hobbes, Rousseau examina en passant as ligas, as ideias 
federativas e seus limites. Procurando saber “até que ponto 
se pode estender o direito da confederação sem molestar o 
da soberania”. E, para tal, serve-se do Projeto para tornar 
perpétua a paz na Europa,  do Abade de  Saint-Pierre. 
Perguntando se “Era praticável tal associação ?”.19 

Conforme enfatiza Germán de la Reza,  “Bolívar 
apelou para as ligas gregas e Saint-Pierre como sendo 

18	  Germán A. de la Reza,  A invenção da paz: da República Cristã do duque 
de Sully à Federação das Nações de Simón Bolívar. [Tradução de Jorge Adelqui 
Cáceres Fernández e André Figueiredo Rodrigues]. (São Paulo: Humanitas, 
2015), 11.
19	  Jean-Jacques Rousseau, Emílio, ou, Da educação. [Tradução Roberto 
Leal Ferreira] (São Paulo: Martins Fontes, 1999), 660. No que concerne às obras 
de Rousseau utilizadas neste artigo, gostaríamos de ressaltar que fizemos uso 
de traduções brasileiras reconhecidas, pois consideramos que seu acesso por 
estudantes e não especialistas é mais fácil. Contudo, ressaltamos que textos e 
citações aqui utilizadas foram cotejadas com a edição francesa da Bibliothèque 
de la Pléiade.



Ecos do pensamento de Rousseau nos projetos 
panamericano e anfictiônico de Bolívar

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 54-79

68

os seus modelos; mas quanto realmente ele conhecia da 
tradição anfictiônica?”.20Antes de avançar na resposta, o 
autor reconhece a pobreza da literatura que trata sobre este 
recorte específico. Acrescenta que  “Bolívar refere-se, pela 
primeira vez, à anfictionia grega nas Cartas da Jamaica de 
1815, onze anos antes da reunião do Istmo.” Posteriormente 
refere-se à ela em 1818, mas ressalta que as referências 
“mais significativas aparecem depois da fundação da 
grande Colômbia, em 1821”.21 Após mencionar Mably e 
Voltaire, que teriam tratado marginalmente acerca do tema, 
Reza conclui que “No entanto, é quase certo que a principal 
fonte de Bolívar foi os Extratos de Rousseau ” .22 

De fato, Rousseau menciona as anfictionias e outras 
ligas antigas e modernas em seu Extrato do Projeto de 
paz perpétua.23 Sabemos que Bolívar teve acesso aos 
comentários sobre Saint-Pierre ao final do Emílio, e muito 
provavelmente também teve acesso ao Extrato do Projeto de 

20	  Reza, A invenção da paz, 113-114.
21	  Reza, A invenção da paz, 113-114. O autor precisa ainda que : “Na oca-
sião, o Libertador preparou o rascunho de um tratado bilateral confederativo, 
a circular para os governos da região e a relação de isntruções para os seus 
enviados especiais. Esta iniciativa terminou com a criação de quatro tratados 
de “união, liga e confederação perpétua” entre a Grande Colômbia e Peru, Chi-
le, México e a Federação centro-americana, acordos retomados no Congresso 
de Panamá seguindo as instruções da agenda.[...]“Nas instruções entregues aos 
seus enviados especiais, Bolívar esclarece que a confederação não procura criar 
“uma aliança defensiva e ofensiva ordinária”, mas edificar “uma sociedade de 
nações fraternas”. A circular enviada aos governos hispano-americanos, no dia 
9 de janeiro desse ano, reforça esse ponto e lhe acrescenta um tom rousseau-
niano:  A assembleia do Istmo deve ser “a base do pacto social que deve formar 
deste mundo uma nação de Repúblicas.” Reza, A invenção da paz, 114-116.
22	  Reza, A invenção da paz, 118.
23	  Rousseau, Jean-Jacques. “Extrato do Projeto de paz perpétua do Sr. Pa-
dre de Saint-Pierre”. En Obras J. J. Rousseau, vol. II. [Tradução de Lourdes Santos 
Machado](Rio de Janeiro — Porto Alegre — São Paulo: Editora Globo, 1962), 
355-379.



Ecos do pensamento de Rousseau nos projetos 
panamericano e anfictiônico de Bolívar

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 54-79

69

paz perpétua do Sr. Padre de Saint-Pierre, resumo publicado 
por Rousseau em 1761, e ao Juízo sobre a paz perpétua,24 texto 
crítico, escrito na mesma época - no qual Rousseau se afasta 
das ideias de Saint-Pierre - mas que só foi publicado em 
1782, após a morte do autor. Sabemos, com efeito, o quanto 
diferem os projetos de Saint-Pierre e de Bolívar; enquanto 
aquele propunha que as potências europeias dividissem os 
territórios do Novo Mundo para reinarem em paz sobre 
estes, à luz da famigerada ideia de razão de Estado e de toda 
violência que vêm legitimada com ela,25  Bolívar propõe uma 
Federação de Estados Livres, num republicanismo de verve 
Rousseauneana e mais afeito aos avanços do direito público 
internacional em tela na época.26

Bolívar tinha consciência, tal como transparece nas 
Cartas da Jamaica (1815) e que será reforçado no Discurso 

24	   Jean-Jacques Rousseau, “Juízo sobre a paz perpétua”, en Obras J. J. 
Rousseau, vol. II. [Tradução de Lourdes Santos Machado](Rio de Janeiro — 
Porto Alegre — São Paulo: Editora Globo, 1962), 381-390.
25	  Conforme Lozano Cleves: “Mientras que el individualismo más feroz y la 
razón de Estado eran los únicos criterios de la política europea; Hispanoamérica 
introducía en las relaciones internacionales una consideración, ante todo, los inte-
reses supremos de la comunidad jurídica, debiendo el individualismo dejar paso 
a la solidaridad y la cooperación”. Cleves, Alberto Lozano Cleves, Bolívar Patriota 
e Internacionalista, (Bogotá: Imprenta y Publicaciones de las Fuerzas Militares - 
Colección de Oro del Militar Colombiano, Vol. 11, 1983), 181.
26	  Ao tratar da situação mista na qual se encontram os Estados, seguindo 
uma lei interna e vivendo sob a anomia internacional, na qual “unindo-nos a 
alguns homens, realmente nos tornamos inimigos do gênero humano”, Rous-
seau aponta para a necessidade de avançarmos no sentido do estabelecimento 
de ligas federativas defensivas.  Nesse sentido, é que lemos no Extrato do projeto 
de Paz Perpétua: “Se algum meio houver de afastar essas contradições perigo-
sas, só poderá ser uma forma confederativa de governo que, unindo os povos 
por laços semelhantes aos que unem os indivíduos, submeta igualmente, uns e 
outros, à autoridade das leis. Aliás, esse governo parece preferível a qualquer 
outro, porque compreende ao mesmo tempo as vantagens dos grandes e dos 
pequenos Estados, porque fora dele é temido por seu poderio, porque nele as 
leis estão em vigor, e porque é o único a conter igualmente os súditos, os chefes 
e os estrangeiros”. Rousseau, Extrato do projeto de Paz Perpétua, 356.



Ecos do pensamento de Rousseau nos projetos 
panamericano e anfictiônico de Bolívar

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 54-79

70

de Angostura (1819),27 que a América é formada por uma 
mistura de raças, onde predominam os indígenas, e onde 
foram introduzidos à força vários povos africanos. Somados 
à estes vieram os usurpadores Europeus e posterioremente aí 
nasceram os creoulos, tais como ele mesmo. E que qualquer 
instituição política legítima teria que levar em consideração 
os interesses diversos desses grupos distintos.  Também 
tinha consciência de que as riquezas minerais e naturais 
do nosso continente, que ele havia aprendido a conhecer 
e a reconhecer com Humboldt, por exemplo, deveriam 
servir ao bem-estar de nosso povos e não ao luxo e deleite 
das metrópoles europeias. Bolívar se perguntava se “[...] 
pretender que um país tão felizmente constituído, extenso, 
rico e populoso seja meramente passivo, não é um ultraje 
e uma violação aos direitos humanos?”.28 É nesse sentido 
que Bolívar começa a projetar esta grande confederação 
que teria como sede o Istmo do Panamá, fazendo renascer a 
velha ideia das anfictionias gregas, mas agora, tendo como 
sede das tratativas de guerra e de paz, a América Latina.29 
Não se tratava para ele, apenas de unificar a América Latina 
numa Confederação defensiva, mas também de tranformar 

27	   Vejamos: “Seja-me permitido chamar a atenção do Congresso acerca 
de uma questão que pode ser de vital importância. Tenhamos presente que nos-
so povo não é o europeu nem  o americano do Norte: é, antes, uma mescla de 
África e de América, que é uma emanação da Europa; a  própria Espanha deixa 
de ser Europa por seu sangue africano, por suas instituições e por seu caráter. 
É impossível definir com propriedade a que família pertencemos.” Simón Bolí-
var, “Discurso de Angostura (1819)”,  en Escritos políticos. [Tradução de Jaques 
Mário Brand e Josely Vianna Baptista], (Campinas, SP: Editora da UNICAMP, 
1992), 90.
28	  Bolívar, “Cartas da Jamaica,” 62-63.
29	  “Em 388 a.C., o rei Filipe II da Macedônia organizou a mais famosa e 
sofisticada das anfictionias, a Liga helênica, com sede no Isto de Corinto. A sua 
criação sintetizou as tradições institucionais e intelectuais da Grécia, dando-lhe 
ênfase aos objetos de paz geral, união pan-helênica, coesão interna diante dos 
desafios externos e maior autoridade do órgão central sobre os estados mem-
bros” Reza, A invenção da paz, 13-14.



Ecos do pensamento de Rousseau nos projetos 
panamericano e anfictiônico de Bolívar

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 54-79

71

o istmo do Panamá na sede de seu Congresso Anfictiônico. 
Congresso no qual a América Latina discutiria as grandes 
questões da guerra e da paz, com todas as demais potências 
mundiais.Vejamos através de suas próprias palavras:

Como seria belo se o istmo do Panamá fosse para 
nós o que o de Corinto foi para os gregos! Tomara 
que algum dia tenhamos a sorte de instalar ali 
um augusto congresso dos representantes das 
repúblicas, reinos e impérios para tratar e discutir 
os altos interesses da paz e da guerra com as nações 
das outras três partes do mundo. Essa espécie de 
corporação poderá ter lugar em alguma época feliz 
de nossa regeneração; outra esperança é infundada, 
semelhante à do abade de St. Pierre, que concebeu 
o louvável delírio de reunir um congresso europeu 
para decidir o destino e o interesse de suas nações.30 

Na citação acima, percebemos bem, tanto a herança 
dos antigos projetos anfictiônicos, que foram mencionados 
por Rousseau, por exemplo, no resumo, ou Extrato do 
Projeto de Paz Perpétua,  quanto as atualizações modernas 
dos projetos de Paz perpétua, através daquele que foi o 
primeiro projeto sistematizado de União Europeia (1713), 
texto lido e resumido pelo autor genebrino, um dos preferido 
de Bolívar. Se, por um lado o caraquenho elogia, em linhas 
gerais, a mais antiga forma ocidental de liga federativa, 
de outro lado, no caso de Saint-Pierre, o que fica evidente 
não é a adesão, mas a crítica do caráter utópico do mesmo. 
Também fica evidente a superação da abragência de seu 
projeto,  que não fica restrito aos povos da Europa, mas que 
pretende congregar republicanamente, todos os povos da 
terra, em condições de igualdade. O que se percebe, também 
nese caso, em nosso entender, é uma visão crítica do Projeto 

30	  Bolívar, “Cartas da Jamaica”, 72.



Ecos do pensamento de Rousseau nos projetos 
panamericano e anfictiônico de Bolívar

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 54-79

72

de Saint-Pierre, bastante semelhante àquela publicada por 
Rousseau em seu Juízo sobre a Paz Perpétua. 

Observemos agora como a passagem de Bolívar, que 
menciona depreciativamente Saint-Pierre, mantém um tom 
bastante semelhante aquele apresentado por Rousseau, o que 
em nosso entender, evidencia a ascendência do cidadão de 
Genebra no que concerne aos projetos de ligas defensivas. 
Em seu Juízo sobre a paz perpétua Rousseau escreve:

Eis como, apesar do projeto ser sapientíssimo, 
os meios para executá-lo se ressentiam da 
simplicidade do autor. Ele pensava ingenuamente 
que bastava reunir um congresso, nêle propos seus 
artigos, subscrevê-lo, e tudo estaria concluído. 
Convenhamos em que êsse homem de bem, em 
todos os projetos, discernia nitidamente o efeito 
das cousas uma vez estabelecidas, mas raciocinava 
como uma criança  quanto aos meios de estabelecê-
las.31 

Reconhecendo a situação de isolamento dos países 
da região, que ainda estavam  em processo de  formação, 
e sua fraqueza relativa em comparação com as potências 
europeias, o Libertador planeja e tenta implementar  uma 
grande confederação pan-americana que nos coloque em 
condições de nos defendermos coletivamente e de fazermos 
frente aos inimigos da época, sobretudo da tirania espanhola. 
É este o seu intento ao propor o Congresso Anfictiônico.32

31	  Rousseau, “Juízo sobre a Paz Perpétua”, 384.
32	 Conforme salienta Alberto Lozano Cleves, em seu livro  Bolívar : pa-
triota e internacionalista:  “Ninguna idea que arraigara tan profundamente en 
el alma de libertador, después de la libertad, que la de la unidad americana. 
Bolívar tuvo una visión nítida y precisa del futuro de América, y previó sus 
altos destinos sujetos, desde luego, al cumplimiento de ciertas condiciones sin 
las cuales no sería posible cumplir ese destino. Una de esas condiciones, esen-



Ecos do pensamento de Rousseau nos projetos 
panamericano e anfictiônico de Bolívar

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 54-79

73

Desde a Carta da Jamaica, redigida em 1815, até os 
projetos Pan-Americanos de (1824-1826), Bolívar mantém 
e desenvolve sua  ideia confederativa de atualização 
ampliada do projeto anfictiônico do Istmo de Corinto. É 
o que fica claro ao final da Carta  “A los gobiernos de las 
republicas de Colombia, Mejico, Rio de la Plata, Chile 
y Guatemala” também conhecida como Carta de Lima, 
escrita em 7 de dezembro de 1824. Após ter convidado os 
presidentes e plenipotenciários dos países listados acima, 
para formarem uma confederação que servisse “de ponto 
de contato nos perigos públicos comuns, de fiel intérprete 
nos tratados públicos quando ocorram dificuldades e de 
conciliador, emfim,  de nossas diferenças”.33 Nosso autor 
segue fazendo a defesa do Istmo do panamá como sendo 
o local mais propício para sediar a primeira assembleia 
para o estabelecimento da confederação e para tornar-
se aquela que poderíamos chamar de Capital Mundial da 
Paz, fixando-se como um marco na história da diplomacia 
e do direito público da América.34 Bolívar termina sua 

cial según el mismo Libertador, era el de la unidad de los pueblos americanos” 
Cleves, Bolívar : patriota e internacionalista, 99. Ainda, segundo leves: “Bolívar 
tuvo siempre presente la imagen de una América grande; unida en aspiraciones 
y realizaciones comunes; fuerte y vigorosa en un ideal de libertad y de progreso; 
con fronteras que no significaran valla de separación sino lazos de unión.” Cle-
ves, Bolívar : patriota e internacionalista,110.
33	   Simón Bolívar, “A los gobiernos de las republicas de Colombia, Me-
jico, Rio de la Plata, Chile y Guatemala,” en  Discursos, proclamas y epistolario 
político. Edição preparada por M. Hernández Sánchez-Barba. (Madrid: Editora 
Nacional, 1978), 266. NT.
34	  Vejamos em suas palavras: “Parece que si el mundo hubiesse de elegir 
su capital, el Istmo de Panamá sería señalado para este augusto destino, colo-
cado, como está en el centro del globo, viendo por una parte el Asia, y por otra 
el Africa y la Europa. El Istmo de Panamá ha sido ofrecido por el Gobierno de 
Colômbia, para este fin, en los tratados existentes. El istmo está a igual distancia 
de las extremidades, y, por esta causa podría ser el lugar provisorio de la prime-
ra asamblea de los confederados.” Bolívar, “A los gobiernos de las republicas de 
Colombia, Mejico, Rio de la Plata, Chile y Guatemala,” 267. 



Ecos do pensamento de Rousseau nos projetos 
panamericano e anfictiônico de Bolívar

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 54-79

74

carta perguntando: “O que será então do Istmo de Corinto 
comparado com o do Panamá?”.35 

Ao propor o estabelecimento de uma verdaderia 
“Nação Latino-Americana” descolonizada e livre, estaria 
Bolívar deixando-se levar por um delírio semelhante àquele 
de Saint-Pierre ? Pensamos que não. De fato, como nos 
lembra Andrea Wulf, em 1822, dois anos antes da Carta 
de Lima, “Quase 2,5 milhões de quilômetros quadrados da 
América do Sul estavam sob sua liderança, uma área muito 
maior do que o Império Napoleônico havia alcançado 
mesmo em seu auge”. 36

Alé disso, é sabida a importância que teve o Congresso 
Anfictiônico do Panamá, idealizado e gestado por Bolívar, 
e ocorrido em 1826;  para a criação de um imaginário de 
paz e direito, no cenário internacional. O referido congresso 
serviu de inspiração, conforme nos lembra o então ministro 
da Relações exteriores do Brasil, na apresentação do 
livro O Brasil e o Congresso Anfictiônico do Panamá, 
“para o panamericanismo e os sistemas interamericano e 
das Nações Unidas”.37 O Brasil, foi convidado, nomeou 
um plenipotenciário, mas infelizmente acabou não 
comparecendo a este histórico congresso, talvez porque 
faltasse vontade republicana ao Imperador Brasileiro.38

35	  Bolívar, “A los gobiernos de las republicas de Colombia, Mejico, Rio de 
la Plata, Chile y Guatemala,” 268.
36	  Wulf, A invenção da natureza: a vida e as descobertas de Alexander Von 
Humboldt,  236.
37	  Luiz Felipe Lampreia. “Apresentação,” en O Brasil e o Congresso Anfic-
tiônico do Panamá, José Carlos Brandi Aleixo, (Brasília:  Fundação Alexandre 
Gusmão-FUNAG), 7.
38	  No que concerne à participação do Brasil no Congresso Anfictiônico 
do  Panamá sugerimos a leitura do texto de José Carlos Brandi Aleixo: O Brasil 
e o Congresso Anfictiônico do Panamá. (Brasília: Fundação Alexandre Gusmão - 
FUNAG, 2000).



Ecos do pensamento de Rousseau nos projetos 
panamericano e anfictiônico de Bolívar

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 54-79

75

Independente disso, parece que o otimismo de 
Bolívar tinha razão de ser. O fato é que, antes de recair 
num ceticismo pessimista, tal como ocorre ao final de 
sua vida, o Libertador pôde colocar as bases de uma 
necessária União Latino-Americana, um bloco defensivo 
robusto e conforme aos interesses republicanos de nossos 
próprios povos e não dos invasores estrangeiros. Tal 
proposta será acolhida favoravelmente por inúmeros 
estudiosos e diplomatas, contemporâneos ao evento e 
nascidos desde então. Se entre os brasileiros da época 
ainda vigia uma predileção monárquica e imperial, que 
dificultava a adesão ao projeto republicano e anfictiônico 
de Bolívar,  posteriormente o referido projeto veio a ser 
apreciado mais favoravelmente por pensadores e políticos 
de verve mais republicana,  tais como o grande Darcy 
Ribeiro, por exemplo39. Para finalizar, gostaria de dizer 
que,  em nosso entender, existe no projeto de Bolívar, uma 
dívida evidente com o que há de melhor no pensamento 
republicano e internacionalista de Rousseau. Foi isso que 
pretendemos evidenciar em nosso breve texto.

Referências

Aleixo, José Carlos Brandi. O Brasil e o Congresso 
Anfictiônico do Panamá. Brasília: Fundação Alexandre 
Gusmão (FUNAG), 2000.

39	  A final de seu incontornável livro O povo brasileiro, Darcy Ribeiro es-
creve: “Nosso destino é nos unificarmos com todos os latino-americanos por 
nossa oposição comum ao mesmo antagonista, que é a América anglo-saxôni-
ca, para fundarmos, tal como ocorre na comunidade européia, a Nação Lati-
no-Americana sonhada por Bolívar. Hoje somos 500 milhões, amanhãseremos 
1 bilhão. Vale dizer, um contingente humano com magnitude sificiente para 
encarnar a latinidade em face dos blocos chineses, eslavos, árabes e neobritâni-
cos na humanidade furtura.” Darcy Ribeiro, O povo brasileiro: a formação  e o 
sentido do Brasil (São Paulo: Companhia das Letras, 2006), 411.



Ecos do pensamento de Rousseau nos projetos 
panamericano e anfictiônico de Bolívar

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 54-79

76

Becker, Evaldo. “Das cidades às confederações: caminhos 
para superar os conflitos e as guerras que ameaçam a 
independência dos povos.” Philósophos — Revista de 
Filosofia 23, no. 2 (2019), 341-347. https://doi.org/10.5216/
phi.v23i2.52720. Acesso em 4 de dezembro de 2022.

Becker, Evaldo. “Rousseau e os escritos sobre a Paz Perpétua, 
do Abade de Saint-Pierre: críticas e aproximações.” In 
Relações internacionais: olhares cruzados, editado por 
Corival Alves do Carmo et al., Fundação Alexandre de 
Gusmão (FUNAG), 2013.

Bolívar, Simón. Escritos políticos. Tradução de Jaques 
Mário Brand e Josely Vianna Baptista. Campinas, SP: 
Editora da UNICAMP, 1992. (Coleção Repertórios).

Bolívar, Simón. “A los gobiernos de las republicas de 
Colombia, Mejico, Rio de la Plata, Chile y Guatemala,” 
en  Discursos, proclamas y epistolario político. Edição 
preparada por M. Hernández Sánchez-Barba. (Madrid: 
Editora Nacional, 1978), 265-268.

Bolívar, Simón. “Cartas da Jamaica,” en Escritos políticos. 
[Tradução de Jaques Mário Brand e Josely Vianna Baptista. 
Campinas, SP: Editora da UNICAMP, 1992, 53-79.

Bolívar, Simón. “Discurso de Angostura (1819)”,  en 
Escritos políticos. [Tradução de Jaques Mário Brand 
e Josely Vianna Baptista]. Campinas, SP: Editora da 
UNICAMP, 1992, 81-108.

Bolívar, Simón. Discursos, proclamas y epistolario 
político. Edição preparada por M. Hernández Sánchez-
Barba. Madrid: Editora Nacional, 1978.

Cleves, Alberto Lozano. Bolívar Patriota e Internacionalista. 
Bogotá: Imprenta y Publicaciones de las Fuerzas Militares 
- Colección de Oro del Militar Colombiano, Vol. 11, 1983. 



Ecos do pensamento de Rousseau nos projetos 
panamericano e anfictiônico de Bolívar

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 54-79

77

Entin, Gabriel, organizador. Rousseau en Iberoamérica: 
Lecturas e interpretaciones entre monarquía y revolución. 
Buenos Aires: SB, 2018.

Fredrigo, Fabiana de Souza. Guerras e Escritas: a 
correspondência de Simón Bolívar. São Paulo: Editora 
UNESP, 2010.

Hispano, Cornelio. El Libro de Oro de Bolívar. Medellín: 
Bedout, 1980.

Lampreia, Luiz Felipe. “Apresentação,” en O Brasil e o 
Congresso Anfictiônico do Panamá, por José Carlos Brandi 
Aleixo. Brasília: FUNGAG - Fundação Alexandre Gusmão, 
7-8.

Lewin, Boleslao. Rousseau en la independencia de 
Latinoamérica. Buenos Aires: Ediciones Depalma, 1980.

Medina, Rafael Bernal. Ruta de Bolívar: Espiritual y 
Geográfica. 3. ed. Cali: Gráfica original de la Ruta, 1961.

Ramos, Jorge Abelardo. História da nação latino-
americana. 2. ed. Florianópolis: Insular, 2012.

Reza, Germán A. de la. A invenção da paz: da República 
Cristã do duque de Sully à Federação das Nações de Simón 
Bolívar. Tradução de Jorge Adelqui Cáceres Fernández e 
André Figueiredo Rodrigues. São Paulo: Humanitas, 2015.

Ribeiro, Darcy. O povo brasileiro: : a formação  e o sentido 
do Brasil. São Paulo: Companhia das Letras, 2006.

Rousseau, Jean-Jacques. “Considerações Sobre o Governo 
da Polônia.” In Obras J. J. Rousseau, vol. II. Tradução de 
Loudes Santos Machado. Rio de Janeiro — Porto Alegre — 
São Paulo: Editora Globo, 1962.

Rousseau, Jean-Jacques. Do Contrato Social. In Obras J. 
J. Rousseau, vol. II. Tradução de Lourdes Santos Machado. 



Ecos do pensamento de Rousseau nos projetos 
panamericano e anfictiônico de Bolívar

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 54-79

78

Rio de Janeiro — Porto Alegre — São Paulo: Editora 
Globo, 1962.

Rousseau, Jean-Jacques. Emílio, ou, Da educação. 
[Tradução Roberto Leal Ferreira] São Paulo: Martins 
Fontes, 1999. 

Rousseau, Jean-Jacques. “Extrato do Projeto de paz perpétua 
do Sr. Padre de Saint-Pierre”. En Obras J. J. Rousseau, vol. 
II. Tradução de Lourdes Santos Machado. Rio de Janeiro — 
Porto Alegre — São Paulo: Editora Globo, 1962, 355-379.

Rousseau, Jean-Jacques. “Juízo sobre a paz perpétua”. En 
Obras J. J. Rousseau, vol. II. Tradução de Lourdes Santos 
Machado. Rio de Janeiro — Porto Alegre — São Paulo: 
Editora Globo, 1962, 381-390.

Rousseau, Jean-Jacques. “Extrait du projet de paix 
perpétuelle.” Œuvres complètes. Paris: Bibliothèque de la 
Pléiade, 1964.

Rousseau, Jean-Jacques. “Jugement sur le Projet de Paix 
Perpétuelle.” Œuvres complètes, t. III. Paris: Bibliothèque 
de la Pléiade, 1964.

Rousseau, Jean-Jacques. Oeuvres complètes, t. I–V. Paris: 
Bibliothèque de la Pléiade, 1959–1995.

Rozitchner, Leon. “O Pensamento de Simon Rodriguez e a 
Revolução Pendente na América Latina.” En A revolução 
Francesa e seu Impacto na América Latina, organizado 
por Osvaldo Coggiola. São Paulo: Nova Stella; Editora da 
Universidade de São Paulo; Brasília: CNPq, 1990, 231–
243.

Rodríguez, Simón. Cartas. Caracas: Universidad Nacional 
Experimental Simón Rodríguez, Ediciones del Rectorado, 
2001.



Ecos do pensamento de Rousseau nos projetos 
panamericano e anfictiônico de Bolívar

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 54-79

79

Saint-Pierre, Abbé. Projeto para tornar perpétua a paz na 
Europa. Tradução de Sérgio Duarte. Prefácio de Ricardo 
Seitenfus. Brasília: Editora Universidade de Brasília, 
Instituto de Pesquisa de Relações Internacionais; São 
Paulo: Imprensa Oficial do Estado de São Paulo, 2003.

Villalobos, Ángel Rafael Almarza. “Rousseau, Bolívar y las 
revoluciones de Venezuela,” en Rousseau en Iberoamérica: 
Lecturas e interpretaciones entre monarquía y revolución, 
Gabriel Entin (editor). Buenos Aires: SB, 2018, 121-136.

Wepman, Dennis. Simón Bolívar. São Paulo: Nova Cultural 
– (Os grandes líderes), 1987. 

Wulf, Andrea. A invenção da natureza: a vida e as 
descobertas de Alexander Von Humboldt. [Tradução Renato 
Marques]. São Paulo: Planeta, 2016.



Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 80-95

80

El ‘buen’ amor propio: estrategias para 
subvertir nuestro destino

The ‘good’ self-love: strategies to subvert  
our destiny

Le ‘bon’ amour propre: stratégies pour 
bouleverser notre destin

Tomás Chuaqui1

Resumen: En el Segundo Discurso Rousseau presenta la idea 
de que la corrupción de la humanidad se debe a la degeneración 
del sano “amor de sí mismo” en un perverso “amor propio”, 
que termina ahogando el sentimiento de la compasión.  Así, en 
esta obra estas dos categorías fundamentales para entender su 
antropología, y su filosofía moral y política parecen considerarse 
como esencialmente contrapuestas.   Esta contraposición se 
hace bien evidente también en las obras auto-biográficas tardías 
Rousseau Juez de Jean-Jacques y Las Ensoñaciones del Paseante 
Solitario. Sin embargo, en Emilio, se introduce una forma no 
sólo no tóxica del amor propio, sino además promotora de la 
sociabilidad humana: el amor propio “extendido”.  Este trabajo 
se pregunta por qué Rousseau hace esta nueva distinción, y si ella 
contribuye sólo a esclarecer ideas al menos ya implícitas en el 

1	 Instituto de Ciencia Política de la Pontificia Universidad Católica de 
Chile, Santiago de Chile, Chile.



El ‘buen’ amor propio: Estrategias para  
subvertir nuestro destino

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 80-95

81

Segundo Discurso, o si añade substantivamente al desarrollo de 
su pensamiento, particularmente en cuanto a su psicología moral.  
Se considera especialmente su potencial fundamentación de las 
nociones de auto-respeto y respeto hacia el igual valor moral de 
los demás que estarían presentes en su obra.  En otras palabras, 
se busca entender si es que el amor propio “extendido” permite 
escapar de un destino aparentemente ineludible de degradación y 
corrupción, impulsando el potencial de una vida social y política 
pacífica y justa.

Palabras clave: Rousseau, amor propio, psicología moral, 
destino.

Abstract: In the Second Discourse, Rousseau presents the idea 
that the corruption of humanity stems from the degeneration 
of healthy amour de soi into a perverse amour-propre, which 
ultimately stifles the feeling of compassion. Thus, in this 
work, these two fundamental categories for understanding his 
anthropology and his moral and political philosophy seem to 
be considered essentially opposed. This opposition becomes 
evident as well in his later autobiographical writings, Rousseau 
Judge of Jean-Jacques and Reveries of the Solitary Walker. 
However, in Emile, Rousseau introduces a form of amour-propre 
that is not only non-toxic but also promotes human sociability: 
“extended” self-love. This paper examines why Rousseau makes 
this new distinction and whether it contributes substantively to 
the development of his thought, particularly regarding his moral 
psychology. Special attention is given to its potential role in 
grounding notions of self-respect and respect for the equal moral 
worth of others that may be present in his work. In other words, 
this study seeks to understand whether “extended” self-love 
makes it possible to escape an apparently inescapable destiny 
of degradation and corruption, thus enabling the potential for a 
peaceful and just social and political life.

Key words: Rousseau, self-love, moral psychology, Destiny.

Résumé: Dans le Deuxième Discours, Rousseau présente l’idée 
qui mentionne que la corruption de l’humanité est due à la 



El ‘buen’ amor propio: Estrategias para  
subvertir nuestro destino

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 80-95

82

dégénérescence de la ‘bonne’ estime de soi dans un pervers “amour 
propre” qui finit par étouffer le sentiment de compassion. Ainsi, dans 
cette œuvre ces deux catégories fondamentales pour comprendre 
son anthropologie, et sa philosophie morales et politique se 
considèrent essentiellement comme opposées.  Cette opposition 
est très évidente aussi dans les œuvres autobiographiques tardives 
Rousseau Juge de Jean-Jacques et Les Rêveries du Promeneur 
Solitaire. Néanmoins, en Emile, il est introduit une forme non 
seulement pas toxique de l’amour propre, mais de plus une forme 
promotrice de la sociabilité humaine : l’amour propre “étendu”. Le 
présent travail se demande pourquoi Rousseau fait cette nouvelle 
distinction, et si elle contribue seulement à clarifier des idées au 
moins déjà implicites dans le Deuxième Discours, ou si elle ajoute 
substantiellement au développement de sa pensée, particulièrement 
en ce qui concerne sa psychologie morale. On considère surtout 
son fondement potentiel des notions d’auto-respect et le respect 
pour la valeur morale égale des autres qui seraient présents dans 
son œuvre. En d’autres mots, on cherche à comprendre si l’amour-
propre “étendu” permet d’échapper d’un destin apparemment 
inéluctable de dégradation et de corruption, stimulant le potentiel 
d’une vie sociale et politique pacifique et juste.

Mots-clés: Rousseau, Amour-propre, Psychologie morale, 
Destin.



El ‘buen’ amor propio: Estrategias para  
subvertir nuestro destino

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 80-95

83

El amor de sí mismo y el amor propio en Rousseau

Este trabajo busca esclarecer las razones que podrían expli-
car algunas variaciones que Rousseau introduce en catego-
rías centrales de su psicología moral y filosofía política como 
son el amor de sí mismo y el amor propio.  En particular, se 
contrastan las versiones de estas categorías en Discurso so-
bre el origen y los fundamentos de la desigualdad entre los 
hombres (Segundo Discurso); Rousseau, Juez de Jean-Jac-
ques: Diálogos; y Las ensoñaciones del paseante solitario, 
por un lado, con las formulaciones que aparecen en Emilio, 
por el otro.  De hecho, la concepción del amor propio que 
aparece en Emilio es más elaborada y compleja que la que es 
presentada en el resto de la obra de Rousseau.2  Se propone 
que la explicación de tal diferencia tiene que ver con la for-
mación de Emilio para la vida social, lo que se traduce en la 
inevitabilidad del surgimiento del amor propio, lo que exige 
su orientación y re-significación de manera que no conduzca 
al vicio.  Sin embargo, el peligro de que el amor propio con-
suma incluso al cuidadosamente aleccionado Emilio perma-
nece siempre latente. El mismo Rousseau va a reconocer en 
algunos momentos que él mismo no ha sido siempre inmune 
a las trampas con las que el amor propio nos acecha.

“El amor propio, origen de toda maldad”, dice 
Rousseau, Rousseau, juez de Jean-Jacques. Diálogos, 
trad.3 y nunca parece abandonar esta convicción, la que está 

2	  Este punto es notado y desarrollado en gran detalle por N. J. H. Dent 
en su Rousseau. An Introduction to his Psychological, Social, and Political Theory 
(Basil Blackwell, 1989) y también en su A Rousseau Dictionary (Basil Blackwell, 
1992), 33-36.  Frederick Neuhouser vincula esta versión del amor propio a la 
autoestima y la reciprocidad en “Feedom, Dependence and the General Will”, 
The Philosophical Review 102, no. 3 (Julio, 1993), 363-395.  John Rawls sigue a 
ambos en su interpretación de Rousseau en Lectures on the History of Political 
Philosophy (Harvard University Press, 2007), 191-250, al menos en parte, por-
que estas lecturas hacen de Rousseau un pensador más afín a sus propias ideas.
3	  Jean-Jacques Rousseau, Rousseau juez de Jean-Jacques. Diálogos, trad. 



El ‘buen’ amor propio: Estrategias para  
subvertir nuestro destino

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 80-95

84

implícita desde el Discurso sobre las artes y las ciencias 
(Primer Discurso), y desarrollada explícitamente en el 
Discurso sobre el origen y los fundamentos de la desigualdad 
entre los hombres (Segundo Discurso).  Este vicio, como es 
bien sabido, surge de la corrupción del sano y natural amor 
de uno mismo, a través del proceso civilizatorio que induce 
este sentimiento puramente relativo, generando el deseo 
de ser más o mejores que el resto, y, crucialmente, de ser 
reconocido como tal.4  La consecuencia es un prurito por 
ejercer dominio sobre los demás, a nivel ya sea personal o 
político, dado que se adquiere un sentido de superioridad 
que supuestamente ameritaría estar por encima de los otros.  
En cambio, “la sensibilidad positiva deriva de inmediato del 
amor a sí mismo.  Es muy natural que aquel que se ama trate 
de ampliar su ser y sus goces, y de apropiarse con aplicación 
de lo que concibe como un bien para sí mismo: esto no es 
más que un puro asunto de sentimientos donde la reflexión 
no entra para nada”.5  En efecto, el amor de sí mismo es 
la fuente de toda la virtud: “La bondad, la compasión, la 
generosidad, estas primitivas inclinaciones de la naturaleza, 
[…] no son más que emanaciones del amor a sí mismo”.6 
Es en parte la intervención de la razón y el llamado proceso 
“civilizatorio” lo que tiende a desviar esta “emanación” 
natural corrompiendo el sano amor de sí, tornándolo en un 
tóxico amor propio al hacernos conscientes de la distancia 
entre ser y ser, ahogando la “inclinación primitiva” hacia la 
identificación entre persona y persona que se manifiesta en 
estas virtudes naturales.

Manuel Arranz (Pre-Textos, 2015), 201.
4	  Un excelente análisis de la relación entre el amor de sí y el amor propio 
se encuentra en Vera Waksman, El Laberinto de la Libertad: Política, Educación 
y Filosofía en la Obra de Rousseau (Fondo de Cultura Económica, 2016).
5	  Jean-Jacques Rousseau, Rousseau juez de Jean-Jacques. Diálogos, trad.  
222
6	  Ibid., 302.



El ‘buen’ amor propio: Estrategias para  
subvertir nuestro destino

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 80-95

85

De hecho, en Rousseau juez de Jean-Jacques, 
Rousseau desarrolla estas ideas, ahora aplicadas a su 
propia persona.  Así, refiriéndose a sí mismo en tercera 
persona, se describe como ejemplarmente libre del vicio 
del amor propio, “gustándose [a sí mismo] sin compararse 
con nadie, está tan poco inclinado a la vanidad como a la 
modestia, satisfecho consigo mismo, no persigue tener 
un lugar entre los hombres, y estoy seguro que en su vida 
nunca se le ocurrió compararse con otro para saber quién 
era más grande o quién más pequeño”.7  Rousseau (o “Jean-
Jacques”) se ha mantenido mayormente al margen de este 
proceso civilizatorio corruptor ya que “es tal y cual lo ha 
hecho la naturaleza: la educación sólo lo ha modificado un 
poco”,8 y por lo tanto en él “el amor propio no prevalece y 
[…] no va a buscar la felicidad lejos de sí”.9  Los ejercicios 
de introspección que Rousseau lleva a cabo en sus Diálogos 
(en los que “Rousseau” juzga a “Jean-Jacques”) son para él 
un medio para descubrir lo que la naturaleza ha definido 
como propio para el ser humano pues “era necesario que 
un hombre se retratara a sí mismo para poder mostrarnos 
al hombre primitivo”,10 es decir, las inclinaciones puras, 
impolutas por relaciones sociales y ejercicios torcidos de la 
razón y la civilización que las han desviado.  Tanto es así 
que el “Francés” que dialoga con “Rousseau” concluye que 
no hay “lugar a dudas de que uno [el hombre natural] fuera 
también el otro [“Jean-Jacques”]”.11

En este juego introspectivo en el que “Rousseau” 
analiza el carácter de “Jean-Jacques” se entiende que 

7	  Ibid., 212.
8	  Ibid., 214.
9	  Ibid., 278.
10	  Ibid., 397.
11	  Ibid., 398.



El ‘buen’ amor propio: Estrategias para  
subvertir nuestro destino

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 80-95

86

el “amor de sí mismo” se desdobla, de tal forma que es 
posible amarse a uno mismo desde “fuera” como si evaluar 
el verdadero valor de cada cual requiere esta mirada 
propia, pero externa, de la vida interna.12 “Rousseau” dice 
de “Jean-Jacques”: “Él me dijo cien veces que se habría 
consolado de la injusticia pública si hubiese encontrado 
un solo corazón de hombre que se confiase al suyo, fuera 
consciente de sus penas y las lamentase; la estima franca 
e incondicional de un solo hombre lo habría resarcido del 
desprecio de todos los demás. Yo [“Rousseau”] puedo 
proporcionarle [a “él”, “Jean-Jacques”] ese resarcimiento 
y se lo he prometido.”13  En este sentido, la estima de 
“Rousseau” hacia “Jean-Jacques” es efectivamente auto-
estima que él se ha “prometido” a sí mismo, autoestima 
que es “la fuente de todos sus consuelos”.14 Ese “corazón 
de hombre que se confía al suyo”, es el suyo, que expresa 
un sano amor de uno mismo, una de cuyas manifestaciones 
es la autoestima.

En estos pasajes de Diálogos, pareciera que el amor 
de sí mismo bastara para promover la “emanación” de los 
buenos sentimientos hacia los demás, y, también, sostener 
un justificado sentido de autoestima, tal como aparece en 
los más conocidos pasajes al respecto en el Discurso sobre 
el origen de la desigualdad (1755).  Esto además en un 
texto (Diálogos) cargado de reclamos por la injusticia y el 
maltrato del que ha sido objeto, al punto de denotar amargura 
y resentimiento. Paradojalmente, es un texto que intenta 
demostrar que “Jean-Jacques” es el menos resentido de los 

12	  Un importante análisis de la influencia de Rousseau en las concepcio-
nes modernas del self (el “yo”) se encuentra en Charles Taylor, Fuentes del Yo: La 
construcción de la identidad moderna, trad. Ana Lizón (Paidós, 2006), 400-413.
13	  Jean-Jacques Rousseau, Rousseau juez de Jean-Jacques. Diálogos, trad. 
416.
14	  Ibid., 347.



El ‘buen’ amor propio: Estrategias para  
subvertir nuestro destino

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 80-95

87

hombres ya que no le interesan las opiniones de los demás, 
y que sin embargo contiene continuas recriminaciones 
respecto de la injusticia y la mala intención de los dichos 
y actos de otros, muchos de los cuales en algún momento 
fueron sus amistades y colaboradores.  

Hay implícito en Diálogos una defensa de un 
reclamo justo de reconocimiento que, cegados por el amor 
propio, otros le niegan: “¿Cómo no podéis ver”, le dice 
“Rousseau” al Francés, “que ese desprecio que simulan 
[por Jean-Jacques] no es real, que no es más que el velo 
bastante transparente de una estima que los desgarra y de 
una rabia que ocultan muy mal?  La prueba es evidente.  
Uno no se preocupa así por las personas que desprecia”.15  
Con estas palabras Rousseau acusa a sus críticos de negarle 
el reconocimiento de su valía, a pesar de que, no solo 
se lo deben, sino que además lo albergan ocultamente. 
Según esto, Rousseau solo estaría reclamando lo que se 
le debe en justa medida. Apropiando una distinción que 
hace Francis Fukuyama,16 se podría decir que el thymós, 
entendido como el deseo de reconocimiento, puede tomar 
formas exacerbadas, pero eso no significa que no tenga 
un lugar éticamente legítimo.  Adaptando la sugerencia 
de Fukuyama, es posible distinguir entre lo que él llama 
la “isotimia” y la “megalotimia”, es decir, entre el deseo 
de ser reconocido por lo que efectivamente se merece (aun 
cuando esto requiera aceptar la superioridad de los logros 
de algunos); del deseo de ser reconocido simplemente 
como superior al resto (sea este reconocimiento merecido o 
no).  Isotimia, entonces, es un sentimiento igualitario dado 
que exige el reconocimiento que a cada cual se le debe, aun 

15	  Ídem.
16	  Ver Francis Fukuyama, Identidad: La Demanda de dignidad y las políti-
cas de resentimiento, trad. Antonio García Maldonado (Planeta, 2019).



El ‘buen’ amor propio: Estrategias para  
subvertir nuestro destino

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 80-95

88

cuando en ocasiones involucre reconocer la superioridad de 
los logros de algunos sobre otros, y obviamente en ámbitos 
diversos.  Aun cuando Rousseau insiste (sin convencer 
demasiado) que no le importan las opiniones sobre él de sus 
críticos ya que los considera corruptos, conspirativos (en 
su contra), y llevados al despeñadero por el amor propio, 
eso no quiere decir que no tenga un justo reclamo a que se 
reconozca el valor de su obra y de su persona.  Ambas cosas 
pueden ser ciertas, aun cuando es válido poner en cuestión, 
dado el tenor de Diálogos, si a Rousseau efectivamente le 
era indiferente la opinión de los demás.

De hecho, algún tiempo después, en Las ensoñaciones 
del paseante solitario (1778) Rousseau admite que se siente 
dolido en su amor propio cuando está en presencia de quienes 
actúan como si despreciaran su obra y su persona, pero que 
ha hecho enormes esfuerzos para superar esta situación, a 
pesar de que, según él, nunca tuvo “mucha propensión al 
amor propio”.17  Es la influencia del amor propio lo que 
le ha hecho ser profundamente infeliz y sólo liberándose 
de él ha podido alcanzar algún grado de contento.  “Este 
descubrimiento”, eso sí, “no era tan fácil de hacer como 
podría creerse”.18  Y es justamente establecer la adecuada 
frontera entre la autoestima y el amor propio lo que lo hace 
difícil: “La estima de uno mismo es el mayor móvil de las 
almas orgullosas; el amor propio, fértil en ilusiones, se 
disfraza y se hace pasar por esa estima”.19  Para Rousseau, 
la única solución posible a no dejarse llevar por esta pasión 
“artificial” es abandonar, en la medida de lo posible, el 
concurso con otros, particularmente quienes participan de 

17	  Jean-Jacques Rousseau, Las ensoñaciones del paseante solitario, trad. 
Mauro Armiño (Alianza Editorial, 2016), 173.
18	  Ibid., 172.
19	  Ídem.



El ‘buen’ amor propio: Estrategias para  
subvertir nuestro destino

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 80-95

89

las artes y las ciencias, y quienes ponen en riesgo inflamar su 
amor propio.  De ahí también que se sienta profundamente 
dolido ante el comentario de una personaje de la obra teatral 
El hijo natural de Diderot, que Rousseau, creyéndose cada 
vez más perseguido, entiende dirigido específicamente a él: 
“solamente el malvado está solo”.20  Es justamente por la 
protección de su “pureza” moral, y según él muy a pesar 
suyo, que se ha visto forzado a aislarse ante la perniciosa 
influencia que los demás, en especial los letrados, tienen 
sobre su ser, quienes interfieren con su aspiración a una 
vida virtuosa, desinteresada y dedicada a la verdad y a la 
autenticidad.

Sin embargo, en Emilio (1762) las cosas parecen ser 
distintas. En Diálogos (1772-1775) y en Ensoñaciones 
(1775-1778) Rousseau retoma la formulación inicial del 
Segundo Discurso, al proveerle un sentido exclusivamente 
negativo al amor propio.  En cambio, en Emilio aparece 
un “buen amor propio”, el “amor propio extendido” que 
pudiese hacer el trabajo que Rousseau le había atribuido 
al amor de sí, “dirigido por la razón y modificado por la 
piedad”.21  ¿Qué es lo que provoca y exige la reformulación 
en Emilio?  Al parecer hay algo distinto en la educación 
de otro que en el ejercicio introspectivo necesario para 
conocer la naturaleza humana, esa identificación entre el 
conocimiento de la naturaleza humana y el conocimiento de 

20	  Rousseau, Rousseau Juez de Jean-Jacques: Diálogos, 200. Rousseau ya 
antes había relatado su sorpresa y desazón ante el díctum de Diderot en Las 
Confesiones como parte del comienzo del quiebre definitivo con su antiguo 
amigo.  Jean-Jacques Rousseau, Las Confesiones trad. Jorge Zalamea, (Editorial 
Océano, 1999), 416.
21	  Jean-Jacques Rousseau, Discurso sobre el origen de la desigualdad en-
tre los hombres y otros escritos, trad. Antonio Pintor Ramos (Editorial Tecnos, 
1995), 235. Es bien notable que en esta formulación la razón y la piedad colabo-
ran para orientar al individuo hacia “la humanidad y la virtud” (ídem) manifes-
tando una relación armónica entre los componentes de la naturaleza humana.



El ‘buen’ amor propio: Estrategias para  
subvertir nuestro destino

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 80-95

90

uno mismo, el “Conócete a ti mismo” del templo de Delfos 
que Rousseau cita en el “Prefacio” del Segundo Discurso.22  
Aun cuando este texto no es auto-biográfico igualmente 
utiliza un “método” introspectivo para discernir lo que es 
la naturaleza humana.

Efectivamente en Emilio, “el amor propio tomado 
en su sentido lato”23 es equivalente al amor de sí mismo.  
Se trata del “amor propio en sí o relativo a nosotros”24 y 
por ende la educación de Emilio, en su fase temprana, es 
decir, “hasta que pueda nacer el guía del amor propio, que 
es la razón”25  no debe hacer nada con el objeto de ser visto 
y oído por los demás, sino sólo en respuesta a lo que su 
naturaleza le inclina a hacer, de forma independiente del 
juicio de otros.  En esta formulación, Rousseau pareciera 
solo estar utilizando la categoría amor propio (en su sentido 
lato) de forma intercambiable con el amor de sí mismo, y 
no pareciera involucrar un re-entendimiento substantivo.

Más adelante, eso sí, a partir de los 15 años, el niño 
comienza a reconocerse como un ser moral, y por lo tanto 
a pensarse en su relación con otros.  Es en este momento 
de la educación del niño que surgen los riesgos derivados 
del amor propio en su sentido relativo y comparativo.  En 
este contexto se hará inevitable que las formas perversas 
del amor propio (el orgullo y la vanidad) nazcan en el 
corazón del joven “a pesar nuestro”, “sea lo que fuere 
que podamos hacer”.26  Estando lanzados a una existencia 
social, ineluctablemente aflorará el prurito por sobresalir 

22	  Ibid., 109.
23	  Jean-Jacques Rousseau, Emilio, o de la Educación, trad. Mauro Armiño 
(Alianza Editorial, 1995), 111.
24	  Ídem.
25	  Ídem.
26	  Ibid., 287.



El ‘buen’ amor propio: Estrategias para  
subvertir nuestro destino

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 80-95

91

y ser distinguido: la vida social involucra cooperación, sí, 
pero también competencia, y efectivamente esta última 
arriesga desplazar a la primera en el esfuerzo por superar a 
los demás.  El amor propio es una trampa que nos engaña 
al hacernos creer que merecemos más de lo que realmente 
valemos y, en sociedades corruptas donde prevalecen los 
vicios, todos compiten con todos en este reclamo. 

Sin embargo, puede haber un remedio, un “remedio 
en el mal”, podríamos decir, siguiendo el brillante análisis 
de Jean Starobinski.27  El primer sentimiento relativo es 
la piedad o compasión, que surge del reconocimiento de 
que hay otros seres que sufren como nosotros y se debe 
“ofrecer al joven objetos sobre los que pueda obrar la 
fuerza expansiva de su corazón”28 y que como resultado 
produce promover todas las “pasiones atractivas y dulces” e 
impedir que nazcan las pasiones “repugnantes y crueles”.29  
Nuevamente, hasta aquí pareciera que Rousseau se mantiene 
dentro de la lógica del “amor de uno mismo dirigido por la 
razón y modificado por la piedad” del Segundo discurso.

Sin embargo, en un giro un tanto inesperado, en esta 
etapa el amor propio toma un lugar central en la educación 
moral de Emilio, trucándose de mal en remedio. De hecho, 
se nos informa que el amor propio es un “instrumento 
útil, pero peligroso”.30  Es más, “los grandes hombres no 
se engañan sobre su superioridad, la ven, la sienten y no 
por ello son menos modestos […] El hombre de bien puede 
estar orgulloso de su virtud, porque es suya”.31  Emilio 

27	  Jean Starobinski, Remedio en el Mal. Crítica y Legitimación del Artificio 
en la Era de las Luces, trad., J. L. Arántegui (A. Machado Libros, 2000), 183-257.
28	  Rousseau, Emilio, 298.
29	  Ídem.
30	  Ibid., 329.
31	  Ídem.



El ‘buen’ amor propio: Estrategias para  
subvertir nuestro destino

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 80-95

92

tiene razón en suponer que gracias a los cuidados del tutor 
su forma de ser es preferible a la de los demás, pero eso 
no puede conducir a que concluya que su naturaleza es 
superior.  Hay un lugar adecuado para el amor propio en 
la psicología moral de Emilio, una versión no inflamada 
y que no se traduce en el intento de imponerse sobre 
los demás, sino que se remite a un sentido de auto-valía 
que, de hecho, es requerido para considerarse como una 
persona digna de ser tratada con respeto: “Es menester que 
el amor propio del maestro deje siempre algún asidero al 
suyo [al del discípulo]; es menester que él pueda decirse: 
imagino, penetro, actúo, me instruyo”.32  En el lenguaje 
de Fukuyama al que hemos hecho referencia, se trataría 
justamente de una forma de “isotimia”.33  También, el amor 
propio se convierte en virtud si lo “extendemos a los demás 
seres,”34 de tal forma que el interés particular se generalice 
en interés por la especie, de la cual, por supuesto, todos 
somos parte.  Esto indica que efectivamente el interés por 
la especie es también un interés (virtuoso) por nosotros 
mismos, y a la vez equitativo y justo.35  La “isotimia”, por 
ende, permite el reconocimiento recíproco que hace posible 
la vida social pacífica, armónica y en la que cada cual puede 
conciliarse con el lugar que se ha forjado en el mundo e 
incluso celebrarlo.

En el proyecto educativo, el amor propio toma un lugar 
en cuanto reconocerse digno de valor, y como elemento 
motivacional para inducir el proceso del desarrollo moral.  

32	  Ibid., 334.
33	  Hay ecos también de la descripción del “hombre magnánimo” en Ética 
Nicomáquea de Aristóteles, 1123a35 a 1125a30.
34	  Rousseau, Emilio, 339.
35	  Se puede reconocer una analogía con el interés general de la voluntad 
general en El Contrato social, pero ahora aplicada a la justicia en relación a la 
humanidad, y no a la comunidad política.



El ‘buen’ amor propio: Estrategias para  
subvertir nuestro destino

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 80-95

93

Además, Emilio, a diferencia del Rousseau de los Diálogos 
y de Ensoñaciones, está destinado a la vida social, y por 
lo tanto debe cultivar un ejercicio del amor propio que 
permita la sociabilidad, sin que lo lleve a la corrupción.  
Hay hasta un cierto sentido de tragedia en esta circunstancia 
necesariamente social: “como [los niños y los hombres] no 
pueden vivir siempre solos, a duras penas lograrán vivir 
siempre buenos”.36  La injerencia del amor propio sobre 
la psicología moral parece inevitable, pero conducido por 
la razón y modificado por la compasión, puede tomar una 
forma extendida, no dañina, y favorable a la vida social.  
Aunque Emilio es formado para tomar cierta distancia 
respecto de las opiniones de los demás, igualmente busca 
agradar y obtener la aprobación de otros, es decir, requiere 
el concurso de otros para su autoestima.  Pero también debe 
estar preparado para evitar el peligro permanente de que un 
amor propio tóxico se filtre a través de su autoestima como 
testimonia el mismo Rousseau.

En conclusión, el amor propio, bien conducido 
y modificado, se extiende hacia la humanidad entera, 
generando un sentido de identidad y pertenencia que 
permite la vida social.  En la vida solitaria del hombre37 
natural del Segundo discurso, como en el aislamiento que 
el mismo Rousseau vive hacia el final de sus días, el amor 
propio no tiene lugar, porque solo conlleva degradación 
y sufrimiento. Tanto la reconducción del amor propio 
en Emilio, como su prescindencia en Rousseau, exigen 
enormes esfuerzos y sacrificios, subrayando el arraigo que 
puede alcanzar en el corazón humano. Sin embargo, nos 
deja la esperanza de subvertir lo que pudiera haber parecido 
un destino ineludible de corrupción y degeneración.

36	  Rousseau, Emilio, 285.
37	  Uso el masculino porque es el lenguaje de Rousseau, no el mío.



El ‘buen’ amor propio: Estrategias para  
subvertir nuestro destino

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 80-95

94

Bibliografía

Aristóteles. Ética Nicomáquea. Ética Eudemia. Traducido 
por Julio Pallí Bonet. Editorial Gredos, 1993.

Dent, N. J. H. A Rousseau Dictionary. Basil Blackwell, 
1992.

Dent, N. J. H. Rousseau. An Introduction to his Psychological, 
Social, and Political Theory. Basil Blackwell, 1989.

Fukuyama, Francis. Identidad: La Demanda de Dignidad 
y las Políticas de Resentimiento. Traducido por Antonio 
García Maldonado. Planeta, 2019.

Neuhouser, Frederick. “Feedom, Dependence and the 
General Will”. The Philosophical Review 102, no. 3 (Julio, 
1993): 363-395.  

Rawls, John. Lectures on the History of Political Philosophy. 
Harvard University Press, 2007.

Rousseau, Jean-Jacques. Discurso sobre el Origen de la 
Desigualdad entre los Hombres y otros Escritos. Traducido 
por Antonio Pintor Ramos. Editorial Tecnos, 1995.

Rousseau, Jean-Jacques. El Contrato Social o Principios 
de Derecho Político. Traducido por María José Valleverde. 
Editorial Tecnos, 1995.

Rousseau, Jean-Jacques. Emilio, o de la Educación. 
Traducido por Mauro Armiño. Alianza Editorial, 1995.

Rousseau, Jean-Jacques. Las Confesiones. Traducido por 
Jorge Zalamea. Editorial Océano, 1999.

Rousseau, Jean-Jacques. Las Ensoñaciones del Paseante 
Solitario. Traducido por Mauro Armiño. Alianza Editorial, 
2016.



El ‘buen’ amor propio: Estrategias para  
subvertir nuestro destino

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 80-95

95

Rousseau, Jean-Jacques. Rousseau Juez de Jean-Jacques: 
Diálogos. Traducido por Manuel Arranz. Pre-Textos, 2015.

Starobinski, Jean. Remedio en el Mal. Crítica y Legitimación 
del Artificio en la Era de las Luces. Traducido por J. L. 
Arántegui. A. Machado Libros, 2000.

Taylor, Charles. Fuentes del Yo: La Construcción de la 
Identidad Moderna. Traducido por Ana Lizón. Paidós, 2006

Waksman, Vera. El Laberinto de la Libertad: Política, 
Educación y Filosofía en la Obra de Rousseau. Fondo de 
Cultura Económica, 2016.



Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 96-122

96

La política del canto. Una lectura desde la 
Carta sobre la Música Francesa de Rousseau

The politics of singing. A reading from Rousseau’s 
Letter on French Music

La politique du chant. Une lecture à partir de la 
Lettre sur la musique française de Rousseau

Carlos David García Mancilla1

Resumen: El presente escrito analiza las obras de Rousseau en 
las que escribe sobre música y particularmente la Carta sobre la 
Música Francesa. Considerando la forma en que Theodor Adorno 
interpreta políticamente a la música y de los propios postulados de 
la filosofía política de Rousseau, se proponen tres rutas a través de 
las cuales Rousseau hace una crítica de la cultura de su tiempo y 
especialmente del régimen monárquico francés al hacer una crítica 
a su música. Esto es, su crítica a la armonía por sobre la melodía, 
al espectáculo, al genio y a la matematización de la música. Se 
muestra, por supuesto, la manera en que estas apreciaciones 
negativas trascienden de lo musical hacia lo político. Además, se 
propone la tesis de que la música que el propio Rousseau compuso 
intenta salir de estos esquemas de alienación e incluso una de sus 
obras llega a ser una forma de posicionamiento político en contra 
de la esclavitud en las colonias..

1	 Universidad Nacional Autónoma de México, Cd. CDMX, México, 
México.



La política del canto. Una lectura desde la Carta 
sobre la Música Francesa de Rousseau

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 96-122

97

Palabras clave: Música, alienación, melodía, artificio, esclavitud.

Abstract: This article analyzes Rousseau’s works on music, 
particularly the Letter on French Music. Considering the way 
Theodor Adorno politically interprets music and the postulates 
of Rousseau’s own political philosophy, three forms are proposed 
through which Rousseau criticizes the culture of his time, and 
especially the French monarchy, through the critique of its music. 
These are: his critique of harmony over melody, the spectacle, 
genius, and the mathematization of music. The manner in which 
these negative assessments transcend the musical to the political 
is of course clarified. Furthermore, it is proposed that the music 
Rousseau himself composed attempts to escape these patterns 
of alienation, and that one of his works even becomes a form of 
political stance against slavery in the colonies.

Key words: Music, melody, alienation, artifice, slavery.

Résumé: Le présent article analyse les oeuvres de Rousseau dans 
lesquelles il écrit sur la musique, en particulier la Lettre sur la 
musique française. En tenant compte de la manière dont Theodor 
Adorno interprète politiquement la musique et des postulats de 
la philosophie politique de Rousseau lui-même, trois voies sont 
proposées à travers lesquelles Rousseau critique la culture de son 
temps et en particulier le régime monarchique français en critiquant 
sa musique. Il s’agit de sa critique de l’harmonie au détriment de 
la mélodie, du spectacle, du génie et de la mathématisation de la 
musique. Il montre, bien sûr, comment ces appréciations négatives 
transcendent le domaine musical pour atteindre le domaine 
politique. En outre, l’article propose la thèse selon laquelle la 
musique composée par Rousseau lui-même tente de sortir de ces 
schémas d’aliénation, et l’une de ses oeuvres devient même une 
forme de positionnement politique contre l’esclavage dans les 
colonies.

Mots-clés: Musique, aliénation, mélodie, artifice, esclavage.



La política del canto. Una lectura desde la Carta 
sobre la Música Francesa de Rousseau

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp.  96-122

98

Introducción

La música no solamente suena, sino que también es escucha. 
Es decir, las formas de hacer música, las estructuras o falta de 
estructuras con las que suena, suponen también una manera 
de escucharla. Así, una música atrofiada, inauténtica, 
fetichizada —si se me permite emplear un término ajeno 
a Rousseau—, habría de corresponder a una forma de 
escucha análoga. Pero puede ser acaso la música solamente 
un síntoma entre muchos de una condición cultural, de 
contradicciones sociales, o incluso de decadencia; o es, 
como podríamos proponer que lo fue para Rousseau o para 
Theodor Adorno —de quien tomaremos varias ideas en 
lo venidero—, una fuerza liberadora. Aunque también su 
contrario, por lo que la música no podría ser políticamente 
inocente y mero reflejo, sino una variable apreciable como 
potencia civilizatoria o herramienta de alienación. 

No es una apreciación aislada de la música. Desde 
Platón se desdeña y vanagloria cierta música por su papel en 
la sociedad. ¿Por qué ciertos nomoi se dice que inducen a la 
fortaleza o a la valentía y otros se acusan de ser apropiados 
para la juerga? Marrou2 argumenta que el uso estricto de las 
escalas para ciertos eventos o rituales acostumbró al oído 
ateniense a relacionar lo uno con lo otro. Una costumbre que 
se vuelve norma, de ahí el aparentemente inadecuado nombre 
de “nomoi”. Pero tal asociación no parece ser como una de 
tantas otras en las que, por ejemplo, se asocia una nación a 
su bandera o un color a una jerarquía; en las que el objeto 
que sirve de signo es vacío y mero indicador de otra cosa. 
La música parece tener algo más, una especie de contenido 
no tan fácil de señalar. El poema que lleva un mensaje de 
libertad, nacionalismo o revolución nunca adquiere una 

2	  Henri-Irénée Marrou, Historia de la Educación en la Antigüedad, trad. 
Yago Barja de Quiroga (Fondo de Cultura Económica, 1985), 137.



La política del canto. Una lectura desde la Carta 
sobre la Música Francesa de Rousseau

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 96-122

99

fuerza comunitaria tan grande como cuando se canta. Qué 
hay detrás de ello, del canto, es algo que a Rousseau siempre 
parecía asombrarle; y ante lo cual ensaya una respuesta.

Por supuesto, para Adorno la canción, desde el Lied 
romántico hasta aquella prefabricada, ya ha sido absorbida 
por la industria y puesta dentro de una lata.3 No así para 
Rousseau, al que todavía en su vejez le llenaban de lágrimas 
los ojos los recuerdos de los cantos de su tía. Sin embargo, 
quisiera en este texto hacer un paralelismo. Cuando Adorno 
y Horkheimer se trasladan a Estados Unidos, se encuentran 
abrumados por “el avance de la barbarie nazi, la perversión 
del socialismo en el estalinismo y por la asombrosa 
capacidad integradora y manipuladora de la cultura 
capitalista en la sociedad avanzada norteamericana”.4 
Características de esta última plenamente visibles en la 
cultura del espectáculo.

Particularmente Adorno dedica cuantiosos escritos 
a este tema y en específico a la música. Y no solamente 
como un producto entre otros. La música tiene una 
importancia política específica. Como lo señala Susanne 
McClary,5 Adorno nos enseñó que hay un aparato semiótico 
complejo dentro de las formas musicales que reproducen e 
intensifican, casi invisiblemente, estructuras de alienación 
social. En el caso de la obra de esta musicóloga, se trata de 
estructuras patriarcales.

Y es que la música, más que cualquiera de las otras 
artes —y más aún aquella sin texto— parece desprenderse 

3	  Theodor Adorno, Disonancias. Obras completas 14, trad. Gabriel Me-
néndez Torrellas (Akal, 2009) 20-21.
4	  Max Horkheimer y Theodor Adorno, Dialéctica de la Ilustración, trad. 
Juan José Sánchez (Trotta, 1998), 21.
5	  Susan McClary, Feminine Endings: Music, Gender, and Sexuality (Uni-
versity of Minnesota Press, 2002), 24.



La política del canto. Una lectura desde la Carta 
sobre la Música Francesa de Rousseau

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp.  96-122

100

de toda pretensión ideológica. Sin conocer la historia 
misma de la obra, ¿quién al escuchar la Sinfonía número 
3 de Beethoven, por ejemplo, sabría que fue dedicada a 
Napoleón como revolucionario y héroe de las libertades, y 
después Beethoven tachó su nombre de la partitura cuando 
el gran Corzo se declaró emperador? ¿Quién podría decir 
siquiera que en esa sinfonía se menciona algo parecido 
al ideal republicano o al menos a la idea de libertad? Son 
solamente notas, sonidos bella y agradablemente ordenados. 
Las pretensiones del autor son secundarias y la música 
vale, se ejecuta y agrada, a pesar de que desconozcamos 
dichas pretensiones o destinatarios. Parece ser la música 
ajena no solamente a cualquier contenido ideológico, sino a 
cualquier significado. Como dice Jankelevich, la música no 
significa nada y, por lo tanto, lo significa todo; la podemos 
llenar con los más o menos arbitrarios contenidos, no hay 
problema, la música lo permite y no se compromete con 
ninguno.6 Pues parecería que se puede poner en cuestión 
lo que se canta o el uso que se le da a la obra; pero no a la 
música misma.

Sin embargo, no solamente Adorno atinó en sospechar 
de la forma musical. Rousseau también lo hizo con la música 
de su tiempo. Atribuía una importancia social radical a la 
música y, particularmente, al canto en la acentuación de las 
palabras, como se deja ver en su Ensayo sobre el origen de 
las lenguas, en su Diccionario de música y, visiblemente, 
en la Carta sobre la música francesa. 

En otros escritos he abordado el contraste 
entre Rousseau y Rameau en lo que respecta a sus 
interpretaciones sobre la música.7 Por un lado, el músico 

6	  Vladimir Jankélévitch, La música y lo Inefable, trad. Rosa Rius y Ramón 
Andrés (Alpha Decay, 2005), 32.
7	  Carlos D. García, “Rousseau y el debate sobre la música francesa”, Re-



La política del canto. Una lectura desde la Carta 
sobre la Música Francesa de Rousseau

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 96-122

101

de la corte hace una lectura desde la matemática y la 
física del sonido. Interpretación que puede rastrearse hasta 
Pitágoras y que pasa por la larga tradición de la armonía 
de las esferas. Complementada por las entonces recientes 
investigaciones sobre las ondas sonoras y la resonancia, 
Rameau encuentra un fundamento que señala como natural 
para la música. Y que le sirve, sobre todo, para dar razón 
física y matemáticamente de la estructura armónica en la 
música. La armonía, dice Rameau —y Rousseau hace eco 
de esta apreciación— es la misma en todas las naciones.8 
Por esa misma razón, Rameau ve en la universalidad de la 
armonía otra prueba de su origen natural. A pesar de que 
Rousseau sí considera a la armonía como una estructura 
musical universal, no por ello es natural. O, de otra forma 
señalado, la idea de naturaleza de Rameau es aquella de 
la física newtoniana; mientras que aquella de Rousseau es 
más cercana a un estado pre-cultural. 

Ambos teóricos de la música se confrontan en 
escritos, cartas, obras musicales y hasta tendencias 
políticas. El aparente pretexto de los cuantiosos debates era 
el predominio musical de la armonía sobre la melodía o lo 
contrario. Se comentó en el citado escrito que nunca hubo 
una comprensión adecuada entrambos, ya que partían de 
una idea de naturaleza desemejante. Sin embargo, tal idea es 
todavía parcial pues, a diferencia de Rameau, Rousseau era 
bastante consciente de esta desemejanza de fundamentos, 
que es hacia donde dirige su fuerte crítica a la cultura 
francesa de su tiempo a través de la crítica a su música. En 
efecto, en la Carta sobre la música francesa —que es el 

velli 17, no. 1 (2025): 1-14, https://www.revista.ueg.br/index.php/revelli/article/
view/16387
8	  Curiosamente una secuencia cadencial de acorde de sexto grado con 
una cuarta aumentada que usaba mucho Rameau fue nombrada poco después 
como “sexta francesa”.



La política del canto. Una lectura desde la Carta 
sobre la Música Francesa de Rousseau

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp.  96-122

102

escrito rousseauniano que analizaré de manera central en 
este momento—, Rousseau encuentra, dentro de las formas 
musicales, indicios de lo que después se denominaría como 
alienación.9 Procuraré no emplear este aparato conceptual 
del que se sirven Adorno y McClary para hablar de la música 
—por mencionar a quienes ya han sido citados—, que es sin 
duda en muchos sentidos ajeno a Rousseau. Sin embargo, 
es de hacerse notar que el espíritu crítico es semejante y 
que, por supuesto, esta lectura tan novedosa e interesante 
de la música desde la crítica a la cultura que realiza Adorno, 
mucho antes la hizo ya Rousseau en la mencionada carta.

El contexto de la Carta y la famosa Querelle en la 
que atizaría los ánimos de todo París, como es sabido, es la 
visita de la compañía de músicos italianos Les Bouffons en 
1752. Nueve años antes pasaron casi desapercibidos en su 
visita, a pesar de llevar un repertorio semejante, incluyendo 
la famosa Serva Padrona de Pergolesi, que sería la obra 
centro de la discusión años después. Sin embargo, como 
señala Anacleto Ferrer,10 el inesperado cambio de gusto en 
esos pocos años cuenta con el ímpetu de la nueva visión 
estética difundida por los enciclopedistas. Con el pretexto 
de la música —o justo porque se trataba de música—, las 
nuevas ideas del Iluminismo se confrontan en este debate 
con el viejo régimen. 

Se suele considerar, como me mencionó hace un 
momento, que la música fue un mero subterfugio en una 
confrontación de posturas ideológicas que habría de servir 
de crisol para la misma revolución. Sin embargo, como se 
espera poder demostrar, no era este el caso. Es sumamente 
interesante cómo la Carla sobre la Música francesa —un 

9	  Jean-Jaques Rousseau, Escritos Sobre Música, trad. Anacleto Ferrer y 
Manuel Hamerlinck (Universitat de Valencia, 2007), 179-181.
10	  Ibid., 27.



La política del canto. Una lectura desde la Carta 
sobre la Música Francesa de Rousseau

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 96-122

103

texto no muy socorrido por quienes estudian a Rousseau— 
es también un escrito polémico de posturas ideológicas; de 
confrontación directa con el antiguo régimen a través de las 
formas musicales y no sólo con el pretexto de las mismas.

Así, podrían proponerse, al menos, tres formas de 
alienación de la música que señala Rousseau propias de 
la música francesa: el predominio de la armonía sobre 
la melodía; el espectáculo y la figura del genio; y el 
predominio de la explicación científica y matemática. 
A estas tres rutas críticas las atraviesa el problema de la 
lengua y su acentuación. Temáticas que aborda de manera 
mucho más pormenorizadamente en el segundo Ensayo y 
en varias de las entradas del Diccionario. Por lo que, sin 
tratar estas obras de manera específica, se harán algunas 
referencias de las mismas.

El predominio de la armonía

En líneas más arriba, se señalaba la razón del debate entre 
Rameau y Rousseau en la consideración del origen de la 
música en la armonía o la melodía. Por supuesto, el primer 
problema es aclarar lo que se entienda por origen. En 
cierto sentido, ninguna música ha surgido de la armonía. 
Prueba de ello, diría Rousseau, es la innumerable variedad 
de cantos y danzas en todos los rincones de la Tierra y en 
grupos humanos que desconocen por completo el uso de la 
armonía. Los griegos la desconocían y su lengua era sonora, 
acentuada y, podría decirse, genuina; muy adecuada para la 
música. Los franceses la conocen —y de hecho Rameau 
consolida teóricamente la estructura tonal de la música— y, 
según concluirá Rousseau en la Carta, ni siquiera tienen 
música.11 

11	  Ibid., 216.



La política del canto. Una lectura desde la Carta 
sobre la Música Francesa de Rousseau

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp.  96-122

104

La posición de Rameau acerca del origen de la música 
en la armonía se centra en el fenómeno del cuerpo sonoro, 
que genera los armónicos con los que se construirán las 
triadas de acordes y, dentro de ellos, las notas con las 
que se elaboran las melodías. Es decir, los sonidos de la 
horizontalidad de la melodía son un subproducto de la 
verticalidad de los sonidos armónicos. Pero, considera 
Rousseau, esta forma de entender a la música se da a partir de 
la música como ya se hacía en Francia. La teoría de Rameau 
es, digamos, un síntoma de una forma de hacer música que 
apenas y se acerca a lo genuinamente musical. Rousseau 
considera a la armonía como una estructura artificial 
obtenida por medios artificiales. Ya desde la Disertación 
sobre la música moderna Rousseau señala la arbitrariedad 
de los sonidos elegidos para ser las notas de la escala.12 Ni 
siquiera la justificación desde la experimentación física es 
suficiente. Sabido es que Rameau tuvo grandes dificultades 
para dar razón, desde sus premisas físico-matemáticas, al 
menos de las escalas y acordes menores. 

Si hay algo originario en la música, piensa Rousseau, 
es en el canto, en la melodía. En su breve texto sobre el 
Origen de la melodía13 —después incorporado al segundo 
Ensayo—, Rousseau ve este origen en la acentuación 
expresiva del hablante. Como lo afirma Violain Anger,14 
la musicalidad del lenguaje en Rousseau no es símbolo de 
un estado interno emotivo, sino que es el estado emotivo 
mismo, o al menos una parte integral de aquél. 

La acentuación es un signo de las pasiones y un 
símbolo de humanidad. En el segundo Ensayo, Rousseau 
aclara que es en esta acentuación en donde se da a entender 

12	  Ibid., 102.
13	  Ibid., 219-221.
14	  Violaine Anger, Sonate, que me veux-tu? (ENS Éditions, 2016), 23-25.



La política del canto. Una lectura desde la Carta 
sobre la Música Francesa de Rousseau

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 96-122

105

la interioridad al otro. El objeto que la palabra refiere 
puede ser incluso secundario respecto del contenido íntimo 
de la palabra reflejado en su acentuación. Para explicarlo 
ejemplifica con la palabra “gígantos”15 que, más que 
definir a un personaje externo, expresa una condición 
anímica interna de cautela, sospecha, incluso de miedo; 
dependiendo de cómo se diga. Es decir, el sentido último de 
la palabra lo expresará su acentuación. Y es ello de lo que 
carece la música francesa; no tiene expresión melódica. Y 
no tiene melodía, piensa Rousseau, porque el francés es una 
lengua que ha perdido su acentuación casi por completo; es 
artificial, analítica e intelectual. Propia de la ciencia y de la 
comunicación de las ideas para todos en todas las naciones 
sin conmover a ninguno. 

La música, como una de las artes, es artificial, una 
imitación del acento de una lengua que, si carece de este 
mismo, apenas y sería música. Por eso, piensa Rousseau, 
no hay verdadera música francesa. Hay un sustituto, un 
artificio del artificio que hace las veces de música; y por 
ello hay un predominio de la armonía. 

Esta característica tiene muy diversas implicaciones 
de importancia. La primera de las cuales es su imposibilidad 
para conmover; para ser un medio de comunicación 
genuino como supone ser el lenguaje originario. Y, en 
esta medida, no hace comunidad sino que la impone. Los 
ejemplos que da de la música italiana y otras formas de 
música van en esa dirección. El recuerdo de aquel armenio 
que Rousseau evoca en la Carta16 o el canto de aquella niña 
del orfanato en Italia, mencionado en las Confesiones,17 dan 

15	  Jean-Jacques Rousseau, Ensayo sobre el origen de las lenguas, trad. Ma-
ría Teresa Poyrazian (Encuentro, 2008), 12.
16	  Rousseau, Escritos sobre música, 190.
17	  Jean-Jacques Rousseau, Confesiones, (W.M. Jackson, 1972), 287. 



La política del canto. Una lectura desde la Carta 
sobre la Música Francesa de Rousseau

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp.  96-122

106

muestra de ello. Sin conocer el mensaje, aquel extranjero 
se vio estremecido por la música italiana y completamente 
extrañado por la francesa. Algo comprendió que le llevó al 
estremecimiento a través de la música —mal tocada, según 
cuenta Rousseau— de Pergolesi y nada a través de la de 
Rameau. Con qué fuerza, escribe Rousseau en el segundo 
Ensayo, se dicen las palabras del profeta —recordemos que 
los rezos del Corán son todos cantados por el Imán según 
tradición de Mahoma— que un extranjero “se prosternaría 
en tierra gritando: ¡Gran profeta!”,18 sin bien conocer el 
mensaje. La música francesa está alienada porque es así, 
extranjera para cualquiera que no sea francés. Pero, más 
aún, es extraña o extranjera para cualquiera que no sea 
Rameau, el noble y aquellos del ala del “palco del Rey” 
durante la Querelle.19 Incluso, dice Rousseau, muchos 
franceses han caído en cuenta de que sí amaban la música 
solamente después de haber escuchado la italiana.20 

La musicalidad del lenguaje viva, expresiva, genuina 
y natural está en el pasado hipotético que sirve a Rousseau de 
medio de comparación y diagnóstico. Ahora sólo tenemos el 
artificio de la música para complementar esa pérdida. Pero 
como dice Ferrer, no solamente las ciencias y las artes son 
medios de corrupción, sino “diques de contención contra 
una degeneración mayor”.21 En este sentido es en el que 
resulta necesario pensar a la música como fue la consigna 
de Rousseau y de Adorno. Rousseau veía en la música un 

18	  Rousseau, Ensayo sobre el origen de las lenguas, 76.
19	  Durante la famosa Querelle des Bouffons, en la Ópera de París los ilus-
trados solían tomar los asientos de la locación llamada coin de la reine, o palco 
de la reina. En contraste con los músicos e intelectuales más conservadores que 
solían tomar los lugares contrarios y denominados de “la esquina del rey”. Por 
supuesto, estas posiciones contrarias en el espacio del teatro eran también con-
trarias en gustos artísticos y posiciones políticas.
20	  Rousseau, Escritos sobre música, 190.
21	  Ibid., 33.



La política del canto. Una lectura desde la Carta 
sobre la Música Francesa de Rousseau

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 96-122

107

medio para construir genuinamente una comunidad. Y, 
como se decía hace un momento, si ello no es posible a 
través de la música, la comunidad se impone. Pues, dice 
Starobinski: 

El arte no es otra cosa sino invención de sustitutos, 
´suplementos´ destinados a sustituir los privilegios 
de las primeras asociaciones humanas en adelante 
perdidas sin retorno. Cuando tales sustitutos son 
imperfectos no hacen sino agravar la falta a la que 
hubieran debido traer compensación.22 

Igualmente dice Rousseau de la vox “Ópera” en su 
Diccionario: “cuanto menos se sabe tocar a los corazones 
más necesario es halagar a los oídos; y estamos obligados 
a buscar en la sensación el placer que el sentimiento nos 
rehúsa”.23 

En efecto, cuando Adorno acusa a la música enlatada, 
las operetas y las canciones de moda de ser producto, parte 
y medio de la alienación, se refiere puntualmente a esas 
características fáciles de las formas musicales.24 Temas 
sencillos, repetitivos, pero con una pequeña novedad que da 
la impresión de individualidad acompañada con el “placer” 
de mostrar lo ya esperado en su repetitividad. O en términos 
de Rousseau, sustituyen su carencia de verdaderas bellezas 
musicales y melódicas con artificios cadenciosos, adornos 
al por mayor, trinos, armonías abigarradas y ruidosas, etc. 
La pérdida de la sonoridad en la lengua y de la melodía en 

22	  Jean Starobinski, Remedio en el mal. Crítica y legitimación del artefacto 
en la era de las luces, trad. J.L. Arántegui (Antonio Machado, 2000), 234.
23	  Jean-Jacques Rousseau, Diccionario de música, trad. José L. de la Fuente 
(Akal, 2007), 309.
24	  Theodor Adorno, Introducción a la Sociología de la Música, trad. Ga-
briel Menéndez Torrellas (Akal, 2009), 25-28.



La política del canto. Una lectura desde la Carta 
sobre la Música Francesa de Rousseau

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp.  96-122

108

la música van aparejadas, dice Starobinki,25 con la pérdida 
de la libertad. La música francesa que Rousseau considera 
casi como puro ruido “hace fracasar toda comunicación de 
los sentimientos” y, con ello, de la misma comunidad.

 El espectáculo

La carencia de un canto genuino en la música conduce 
también a la construcción de un espectáculo. Por supuesto, 
no ha de pensarse en la gran industria del espectáculo 
que aborrecía Adorno o la que conocemos hoy en día. A 
mediados del siglo XVIII no había sido inaugurada siquiera 
la primera sala de conciertos. La música se ejecutaba para 
círculos cerrados y reducidos de personas por lo que, de 
antemano, se trataba de eventos para élites. Sin embargo, 
la noción que aquí se considera de espectáculo es la del 
artificio de lo espectacular, que guarda con aquella primera 
noción esta misma sustitución y exaltación de placeres 
meramente sensoriales. Una música sin musicalidad 
requiere de todo tipo de artificios para agradar, varios de 
los cuales —específicamente los derivados de la armonía— 
ya se han enumerado. 

Y es que las armonías abigarradas, los trinos excesivos, 
el estruendo de cada vez más instrumentos son muy poco 
significativas en tanto que música, pero procuran una cierta 
forma de placer y satisfacción. Es como el famoso clavecín 
cromático que el padre Castel jamás construyó. Agrada a 
los ojos, dice Rousseau, sin decir nada al espíritu.26 Cuando 
no se puede distinguir entre piano y dolce, entre fuerte y 
expresivo, se hace uso de estruendos y malabares sonoros 
que son sensitivamente placenteros y nada más. En el habla 

25	  Starobinski, Remedio en el mal, 234.
26	  Rousseau, Ensayo sobre el origen de las lenguas, 93-94.



La política del canto. Una lectura desde la Carta 
sobre la Música Francesa de Rousseau

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 96-122

109

cotidiana los matices son sumamente importantes para 
saber, por ejemplo, si alguien habla con decisión, franqueza, 
ironía o desdén. Desatinar en los mismos porque la música 
es comandada por la armonía y lo espectacular es un yerro 
radical en el sentido de aquello que supone evocar. Es un 
vicio en la música que guarda una relación directa con el 
vicio de las costumbres. El matiz idóneo es la expresión 
“justa” de la emotividad. Una música que no sabe expresar 
con justeza las pasiones, sino que más bien las desborda, 
acusa de un mal semejante en quien las ejecuta, en quien 
las crea y en quien las escucha. Es, de manera importante, 
un medio idóneo para la reproducción de tal desmesura. 
El espectáculo —sobre todo aquél que es musical— es el 
desbordamiento de la emotividad; esa desmesura tan propia 
del arte que acusa Rousseau desde el primer Discurso o en 
la carta sobre el teatro que dirige a D´Alambert.

Otra de las características de los artificios 
espectaculares como los describe Rousseau en la Carta 
de la que hablamos, es la confusión y pérdida del ritmo. 
La melodía y el ritmo son un complejo casi inseparable; 
y si la lengua no tiene melodiosidad y acento “tendrá un 
ritmo vago y desigual”.27 Bajo las premisas de Rousseau 
esto es de esperarse. Si la melodía es producto del artificio 
armónico y no de la naturalidad del habla, no se entiende 
de antemano su sentido ni melódico ni rítmico. Además, 
el numeroso alarido de los múltiples adornos y artilugios 
espectaculares rompen el tiempo, cadencioso como un río, 
y le desbordan como también dice Rousseau que hace el 
teatro sobre las pasiones. Por ello el tempo se tiene que 
escribir en una partitura y seguirlo de manera aislada y cada 
uno por su cuenta. Es imperativo entonces poner otro orden 
artificial: una batuta y un director; y la música se vuelve 

27	  Rousseau, Escritos sobre música, 182.



La política del canto. Una lectura desde la Carta 
sobre la Música Francesa de Rousseau

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp.  96-122

110

jerárquica. De modo, dice Rousseau, que “en un concierto 
no se puede prescindir de alguien que lo marque para todos 
según la fantasía o comodidad de uno solo”28. Alguien mide 
el tiempo para todos porque el tiempo no es de todos, o no 
es el mismo para todos ya que no se entiende el sentido 
íntimo del mensaje y su acento. Una música que no es canto 
ya está por ello alienada. Ahora solamente alguien habla 
y todos le siguen en un ritmo que no es el propio sino el 
de alguien que se encuentra más arriba en la jerarquía; lo 
más propio de una sociedad en donde la jerarquía comanda 
hasta sobre el gusto y el ánimo. 

Finalmente, el espectáculo es catalizado por una 
figura central: el genio. Rousseau, tanto en el texto que 
tratamos ahora, como en otros lugares, habla de un cierto 
genio que es más bien una fuerza impersonal de poder atinar 
con precisión en la medida adecuada; más que un personaje 
central que marca nuevos paradigmas para el quehacer 
artístico o científico. Esta última figura él la considera 
más cercana a lo que hemos circunscrito aquí dentro de lo 
espectacular. Fubini observa desde el Renacimiento italiano 
el surgimiento de esta figura en la música con la Camerata 
de los Bardi. El nacimiento del público, dice el italiano, 
viene aparejado con el surgimiento del espectáculo;29 
esto es, un músico como aquellos de la Camerata que 
encantan por sorprendentes; que ejecutan miles de notas 
velozmente, “fugas, imitaciones, dobles líneas melódicas 
y demás bellezas arbitrarias y de pura convención, que casi 
no tienen mayor mérito que la dificultad vencida”.30 En 
esta cita, por supuesto, Rousseau no se refiere a los Bardi 

28	  Ibid., 183.
29	  Enrico Fubini, La estética musical desde la antigüedad hasta el siglo XX, 
trad. Carlos Guillermo Pérez de Aranda (Alianza Editorial, 2005), 140-143.
30	  Rousseau, Escritos sobre música, 181.



La política del canto. Una lectura desde la Carta 
sobre la Música Francesa de Rousseau

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 96-122

111

sino a los ejecutantes de su tiempo. Pero se trata de una 
usanza de la música que, desde el Renacimiento, gusta en 
hacer complejo el arte; desafiar las posibilidades técnicas 
y humanas; ponderar, pues, marcadamente lo artificioso y 
espectacular sobre lo expresivo. 

La figura del genio artificial —para distinguirle de 
aquél de la “justa medida”— desde esta perspectiva es 
sumamente alienante. No solamente es una sola voz la que 
se expresa e impone paradigmas. Si una obra casi nadie la 
puede componer, casi nadie la puede ejecutar y —quizás 
por eso mismo— casi nadie plenamente comprender, ¿qué 
queda del habla comunitaria originaria? Lo que logra el 
genio es la institucionalización del gusto; la solidificación 
de la artificialidad. En efecto, hacer difícil lo que no lo es 
o que no está hecho para ser más difícil y exclusivo es una 
perversión de ese hacer, de esa arte.

El predominio de la matemática

El contraste que hace Rousseau con la música italiana no 
solamente radica en la mayor musicalidad que ve en esta 
lengua por encima de otras lenguas europeas y, sobre todo, 
del francés. La música en Italia, como pudo apreciar en su 
tiempo laborando en ese Venecia, es mucho más “popular”. 
Se enseña en las escuelas y hasta en los orfanatos; se ejecuta 
en las calles y es cotidiana. Sea por el carácter propio del 
italiano —como se sostiene en la tesis rousseauniana— o por 
otras razones, la música italiana le parece más genuina. El uso 
que esa música hace de la armonía es moderado o, más bien, 
idóneo para resaltar su expresividad.31 Sin embargo, en su 

31	  Rousseau narra una experiencia con la música francesa que le resultó 
significativa a este respecto. Felice, el hijo del director de los Bouffons, acom-
pañó en clavecín la obra. Fuese por facilidad, falta de experiencia o por propio 
genio, “no rellenaba casi nunca los acordes, suprimía muchos sonidos y muy a 



La política del canto. Una lectura desde la Carta 
sobre la Música Francesa de Rousseau

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp.  96-122

112

crítica a la música francesa en la Carta —llena de vituperios 
a su lengua como la causa de su decrepitud—, se encuentra 
constantemente una crítica, más bien, al ímpetu de dominio 
de lo que podríamos denominar como la razón instrumental. 

La muy antigua relación entre la música y la 
matemática ha generado, por largo tiempo, una división en 
la música. Por un lado, aquella música inteligible del mito 
de Er que llega hasta la música de las Esferas pasando por 
el quadrivium. Concepciones de la música regidas por las 
relaciones matemáticas sin siquiera considerar el agrado 
del que son ocasión los sonidos. Por el otro, la música 
realmente audible que Platón legisla en el tercer libro de su 
República y que se pierde en la medida en que los antiguos, 
como dice D´Alambert, no nos han dejado vestigios de su 
arte más allá de meras narraciones que parecen fantasías.32 

Rameau, por así decirlo, baja la música de los cielos 
al consolidar la justificación física y matemática de los 
sonidos de las escalas y en la construcción de los acordes. 
Es la racionalización del mito aplicado a la música. Y 
en esta racionalización todo se explica, ordena y legisla. 
Hasta la expresión. Aunque el destinatario primordial de 
los vituperios de Rousseau es Rameau, resulta este músico, 
más bien, una figura emblemática de un proceder epocal 
de dominio e instrumentalización de la naturaleza que 
Rousseau ve con suma claridad no solamente en la música. 

Pero esta idea ha sido abordada con bastante frecuencia 
en una amplia literatura de crítica al proyecto iluminista y a 

menudo solamente empleaba dos dedos, de los cuales uno casi siempre toca-
ba la octava del bajo”. Rousseau se expresa sorprendido diciendo “¡La armonía 
completa produce menos efecto que la armonía mutilada! (…) Con menos so-
nidos hacen más armonía”. Ibid., 199. 
32	  Jean D´Alambert, Discours préliminare de l´Encyclopédie, (Armand 
Colin, 1894), 84.



La política del canto. Una lectura desde la Carta 
sobre la Música Francesa de Rousseau

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 96-122

113

los esquemas modernos en general. Lo que hace Rousseau en 
esta carta es mostrarlo y, en cierta medida, desenmascararlo, 
en el pequeño pero íntimo ámbito de la música. Como ese 
hombre del que habla en el Emilio que siendo un artificio 
cultural andante busca de nuevo ser natural y acaba siendo 
nada.33 La música en Francia se ha perdido en el artificio de 
su lengua, de sus artes y de sus ciencias; y se le busca de 
nuevo a través de más artificios. Pero más allá de la lengua, lo 
que puede notarse en los argumentos de Rousseau es cómo, a 
través del dominio matemático, experimental y técnico de los 
sonidos, se intenta reconstruir aquello originario que ha sido 
destazado en el proceso. Y al hacerlo, Rousseau descubre su 
mentira bajo el juicio lapidario de que esa música no expresa 
nada. Y al no conmover, impone. 

Rousseau emplea el ejemplo de la ópera de Lully, 
Armida, en el monólogo del segundo acto. Pasaje que el 
mismo Rameau habría de elogiar como un “ejemplo de 
modulación exacta y muy bien ligada”.34 En la escena, 
Armida se abalanza furiosa para apuñalar a su enemigo, 
pero vacila al verlo y deja caer el cuchillo, estremecida. 
La escena es de una tensión emotiva apreciable. El poeta 
mismo, añade Rousseau, da todos los medios al músico 
para hacer una construcción dramática memorable. Sin 
embargo, dice, “no han sido captadas ni una sola vez por 
éste” y el monólogo acaba “sin haber puesto ni una sola 
vez en la declamación de la actriz la menor inflexión 
extraordinaria que diera fe de la agitación de su alma, sin 
haber dado la menor expresión a la armonía”.35 Y la obra 
acaba, musicalmente, con los mismos sonidos con los que 
inicia, como si no hubiera sucedido ni cambiado nada. 

33	  Jean-Jacques Rousseau, Emilio, trad. Ricardo Viñas (El Aleph, 2000), 13.
34	  Rousseau, Escritos sobre música, 210.
35	  Ídem.



La política del canto. Una lectura desde la Carta 
sobre la Música Francesa de Rousseau

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp.  96-122

114

En El Origen de la Melodía, Rousseau vuelve sobre 
ello preguntando: “¿Existe algún hombre en el mundo lo 
suficientemente desprovisto de sentimiento para decir 
cosas apasionadas sin jamás suavizar ni intensificar la 
voz?”36 Rameau lleva a la música a un cenit teórico y 
con ello, la música francesa, a juicio de Rousseau, tiene 
todo ya calculado y catalogado. En lugar de melodía, 
tienen proporciones y medidas. Sin embargo, es notoria la 
mentira, o esa sustitución de la razón instrumental sobre la 
expresión natural. 

En el predominio de la armonía en la música, lo que 
acusa Rousseau es la domesticación del ánimo a través de 
la medida, la proporción y la racionalización matemática. 
Así  dice:

No pensemos que con proporciones y cifras se 
nos explica el poder que tiene la música sobre las 
pasiones. Todas estas explicaciones no son más que 
un galimatías y sólo producirán incrédulos, porque 
la experiencia las desmiente sin cesar y porque no 
es posible descubrirles ninguna clase de relación 
con la naturaleza del hombre.37

Sin embargo, como dice Rousseau más arriba en 
el Origen de la Melodía, cuando la música ya no puede 
conmover, tiene que intentar convencer;38 como sucedió 
en Grecia al cambiar el canto a los héroes por el canto a 
los tiranos y, en última instancia, si no convence se ha de 
imponer.

36	  Ibid., 226
37	  Ibid., 233.
38	  Ibid., 228.



La política del canto. Una lectura desde la Carta 
sobre la Música Francesa de Rousseau

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 96-122

115

Rousseau y la “chanson nègre”

Después de recorrer las críticas a la música francesa del 
ginebrino, es obligada la pregunta sobre la medida en 
que las propias producciones musicales rousseaunianas 
secundan sus teorías y críticas sobre la música. Le Devin 
du Village, por ejemplo, fue una obra ejecutada al menos 
unas cuatrocientas veces en los decenios siguientes a su 
composición en Francia y otros países. A pesar de su desdén 
por esta lengua, Rousseau escribe la ópera en francés al 
igual que la mayor parte de sus demás obras. La estructura 
de la obra es semejante a varias óperas de la época y no 
prescinde, por supuesto, de un acompañamiento armónico. 

Alves de Paiva39 defiende una continuidad entre 
las obras musicales de Rousseau con las críticas que 
él mismo hace a la música de su tiempo. Tanto el Devin 
como el Pigmalión —así como aquella canción, Ranz-
des-Vaches, que haría llorar de nostalgia a los soldados 
suizos,40— tienen como tema central a la pérdida y los 
recuerdos de tiempo pasados. Su lamento, dice Alves de 
Paiva, “reclama una sencillez perdida, de la que sólo se 
pueden encontrar ejemplos en el pasado o en el campo, 
en los pueblos campesinos y en las aldeas alejadas de la 
ciudad”.41 Además, las temáticas en el Devin du Village son 

39	  Wilson Alves de Paiva y Geraldo Márcio da Silva, “Do grito à música: a 
problemática musical em Rousseau em relação aos seus contemporáneos”,  Re-
vista Illuminus 1, no. 1 (2024): 9, https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.
php/iluminus/article/view/23640/12630
40	  Melodía pastoril popular de Suiza a la que Rousseau incluso dedica un 
artículo en su Diccionario de música en donde dice: “Tiene un encanto indes-
criptible para los suizos hasta el punto de que está prohibido tocarla entre los 
soldados suizos al servicio extranjero, porque provoca tal nostalgia que muchos 
de ellos caen enfermos o incluso desertan para volver a su patria”. Esta melodía 
es, para Rousseau, un ejemplo paradigmático del canto de emotividad genuina 
que, además, evoca la pérdida de la patria originaria.
41	  Alves de Paiva, “Do grito à música”, 14.



La política del canto. Una lectura desde la Carta 
sobre la Música Francesa de Rousseau

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp.  96-122

116

simples y de costumbres sencillas; algunas casas, árboles, 
una fuente en medio “que nos recuerda el pozo o la hoguera 
de los tiempos dorados” como los señala Rousseau en el 
segundo Ensayo; la armonía es reducida y nunca arrebata 
el protagonismo del canto. En particular el Devin, defiende 
Alves de Paiva, es una obra, en su temática y elementos, 
más italiana que francesa. Y el uso del francés en lugar del 
italiano se debe, entre otras cosas, piensa Alves de Paiva, 
al constante impulso pedagógico de Rousseau de educar al 
pueblo francés. 

Sin embargo, a lo largo del texto hemos apuntalado 
ciertas críticas de la teoría musical de Rousseau a las que 
difícilmente podrían escapar muchas de sus obras. Sobre 
todo, por repetir invariablemente muchos de los esquemas 
básicos de la alienación en la música que se plantearon 
más arriba. Es decir, las obras seguían teniendo un público 
selecto, pero no por ello escapaban a la dinámica del 
espectáculo y el teatro; y por la artificialidad que representa 
la música dentro de la institución de las Bellas Artes en 
contraste con los cantos populares como la ya citada 
canción Ranz-des-Vaches. 

En este sentido, es de importancia e interés la 
consideración de la no tan conocida Chanson Nègre de 
Rousseau, que compuso a partir de un poema original 
en creole proveniente de la isla de Santo Domingo, hoy 
Haití. La canción es parte de la que quizás sea la última 
obra de Rousseau, las Consolations des Misères de ma 
Vie. Un conjunto de airs, romanzas y dúos. Según un 
pormenorizado e interesante artículo de Claude Dauphin, 
la canción fue originariamente compuesta en 1754 por un 
criollo habitante de Santo Domingo llamado Duvivier de 
la Mahautière y cantada con una melodía frecuentemente 
socorrida y popularizada con el título de Que ne suis-je 



La política del canto. Una lectura desde la Carta 
sobre la Música Francesa de Rousseau

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 96-122

117

la fougère.42 Pero la canción de Duvivier, titulada Lisette 
quitté la plaine, es, según Dauphin, una parodia del Devin 
du Village de Rousseau pero con un personaje negro. Se 
debe aclarar que las parodias a las que Dauphin se refiere, 
no necesariamente son reelaboraciones burlescas, sino 
obras más breves que retomaban ciertas características 
importantes del original con adaptaciones populares 
y locales. En aquellos años fue muy popular en Santo 
Domingo el Devin de Rousseau, y muy frecuentes sus 
parodias. Por lo que Dauphin puede asegurar que la historia 
de Lisette la pensó Duvivier teniendo en mente al Devin du 
Village veinticinco años antes de que el poema llegara de 
vuelta a Rousseau.

Dauphin arroja dos intrépidas tesis tras estos hechos: 
Este poema en creole da oportunidad a Rousseau para 
demostrar hasta qué punto la melodía emana de la lengua; 
y que Rousseau hace uso de la música para manifestar su 
oposición política ante la esclavitud en las Antillas. 

El ginebrino seguramente reconoció en la historia 
en creole a su Colin que ha perdido a Colette. Pero, más 
allá de la referencia personal, reconoce esa métrica tan 
propia del creole y de los ritmos antillanos en compases 
compuestos heredados de la lengua a la música o, más 
bien, diríamos con Rousseau, unidos originariamente. En 
efecto, como dice Dauphin, el ritmo de la melodía con 
que Rousseau acompaña al poema “esconde una métrica 
de cinco tiempos en una métrica ternaria”.43 Un compás 
compuesto y característico también de mucha de la música 
antillana. Es la versión de Rousseau de la lengua siendo 

42	  Claude Dauphin, “Rousseau, compositor antillano: la ´chanson nègre´ 
de las consolaciones,” en Rousseau: música y lenguaje, ed. Anacleto Ferrer (Uni-
versitat de València, 2010), 181.
43	  Ibid., 181-182.



La política del canto. Una lectura desde la Carta 
sobre la Música Francesa de Rousseau

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp.  96-122

118

musical y la música emanando de la fuente originaria y 
ancestral.

Pero hay mucho más en esta canción. Rousseau prefiere 
llamarla Chanson nègre a conservar el título original de 
Lisette. En efecto, bien podría decirse que narra simplemente 
una historia de pérdida del amor como lo hace el mismo Devin 
o cuantiosas otras canciones y óperas. Pero el personaje que 
canta hace de esta canción especialmente representativa 
de un pueblo como para haberse popularizado en Santo 
Domingo como lo hizo en aquellos años; y hace a Rousseau 
retomarla como para volverla heraldo de su rotundo rechazo 
a la esclavitud a partir, se diría, de la conmiseración. El Colin 
que canta es un negro de Santo Domingo que trabaja en los 
campos de caña. Es decir, se trata sin duda de un esclavo. 
Y su amor perdido una mujer que ha partido a la ciudad. 
Presumiblemente también una esclava negra que fue llevada 
a la ciudad; es decir, una despedida fuera de su voluntad. A 
diferencia del Colin del Devin de Village, que partió lejos de 
Colette seducido por el lujo. 

Tanto las referencias directas hacia la obra musical 
de Rousseau en el poema a Lisette, como las implicaciones 
de los personajes, llevan a Dauphin a proponer que esta 
obra de Rousseau es una especie de manifiesto en contra de 
la esclavitud. Sostiene aún más su tesis a partir de la clara 
semejanza que tiene la Chanson nègre con el himno de 
Goudimel, Ainsi qu’on oit le cerf bruire; obra con una fuerte 
carga político-religiosa como símbolo de las atrocidades 
tras la noche de San Bartolomé. Rousseau, dice Dauphin, 
“pone la música al servicio de su estrategia habitual para 
abordar cuestiones políticas sensibles.”44 En la Chanson 
nègre “Rousseau desvela hasta qué punto es consciente del 

44	  Ibid., 187



La política del canto. Una lectura desde la Carta 
sobre la Música Francesa de Rousseau

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 96-122

119

drama americano y cuánto tendría que temer por su propia 
existencia al abordar de frente este problema”.45

No pocas veces se ha cuestionado a los ilustrados 
—y particularmente al autor del Origen de la Desigualdad 
entre los Hombres— el haber guardado silencio respecto 
de la violencia esclavista en América.46 Es probable, como 
defiende Dauphin, que abrir otro frente de crítica política 
en contra de la esclavitud siendo el mismo extranjero en 
Francia hubiese significado una mayor persecución del 
filósofo. Y que, por ello, la música fuese el medio que eligió 
para hacerlo. Sin embargo, de tomar con cierta radicalidad 
las propias palabras de Rousseau, podría afirmarse que 
no se trata la música de un mero pretexto para mandar 
mensajes cifrados de contenido político, sino del medio 
justo para hacerlo en la medida en que el lenguaje musical 
es el catalizador originario de la sociabilidad. 

Musicalizar con una historia escrita en creole, acerca 
de un esclavo negro, señala hacia una posición, primero, de 
comunidad. Aquel Colin de Santo Domingo y la Colette de 
Le Devin de Village se encuentran en la misma posición de 
pérdida. Si hay comunidad es por un lenguaje que comparta 
los sentimientos de manera genuina. Y en esta medida, la 
Chanson tiene miras hacia una comunidad transatlántica. 
Sin embargo, las historias son desemejantes. Ese Colin y 
esa Colette son esclavos. Sufren la pérdida y la despedida 
de una manera muy distinta a la pastora y al joven seducido 
por los lujos en Europa. Por ello, hacer una evidente cita del 
Salmo 42 de Goudimel es un posicionamiento ante aquella 
situación como una injusticia. En suma, dando un paso más 
allá de Alves de Paiva y de Dauphin, podemos afirmar que 

45	  Ibid., 188.
46	  Algunos filósofos, por supuesto, si realizaron una clara y directa mani-
festación en contra de la esclavitud como es el caso de Diderot y Condorcet. 



La política del canto. Una lectura desde la Carta 
sobre la Música Francesa de Rousseau

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp.  96-122

120

la Chanson nègre de Rousseau es un reconocimiento de 
la esclavitud, de comunidad con el pueblo antillano y una 
afrenta a la colonia esclavista.

Conclusión
La música, se decía, es sonido emitido y es escucha. Las 
declaraciones que hace Rousseau ante la música redundan 
en quien la escucha. A pesar de sus evidentes desemejanzas 
teóricas y momentos históricos, pocos pensadores como 
Rousseau y Adorno han dado tanta importancia a la música 
como fenómeno social. Especialmente en su posibilidad 
única, al parecer, de reproducir nuestras estructuras sociales 
o renovarlas. A través de la música, Rousseau hace un 
diagnóstico crítico de la sociedad francesa de su tiempo. Bajo 
el sello de su inexpresividad e inautenticidad, da cuenta de lo 
que podríamos llamar un arte alienado y alienante. Un heraldo 
ejemplar y activo de la razón instrumental de la que Rousseau 
es testigo y de la que —quizás el primero de todos en hacerlo 
tan claramente—, advierte de sus grandes peligros.

Pero más allá, junto con Alves de Paiva y Dauphin, se 
ha defendido que las composiciones musicales de Rousseau 
—que siempre se consideró más músico que filósofo u otra 
cosa— son un vivo ejemplo de esas críticas vueltas canto 
y, sobre todo, de posiciones políticas escritas con música. 
Quizás dar con esos datos que aclaren el casi secreto 
mensaje antiesclavista de Rousseau en una canción parezca 
un tanto arbitrario. Sin embargo, desde la estructura propia 
de la música —que es el tema de este escrito— no lo es. 
Todos los símbolos musicales que se han mencionado —
desde el lenguaje, el tempo, la cita de Goudimel, hasta la 
evocación del mismo Devin du Village— llevan a ver en las 
composiciones de Rousseau en general, y en la Chanson en 
particular, la intencionalidad de renegar de la esclavitud, de 
hacer una música distinta y devolver la comunidad al canto.



La política del canto. Una lectura desde la Carta 
sobre la Música Francesa de Rousseau

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 96-122

121

Referencias
Adorno, Theodor. Disonancias. Obras completas 14. 
Traducido por Gabriel Menéndez Torrellas. Madrid: Akal, 
2009. 

Adorno, Theodor. Introducción a la Sociología de la Música. 
Traducido por Gabriel Menéndez Torrellas. Madrid: Akal, 
2009. 

Alves de Paiva, Wilson y Geraldo Márcio da Silva. “Do 
grito à música: a problemática musical em Rousseau em 
relação aos seus contemporáneos”. Revista Illuminus 1, 
no. 1 (2024): 1-24. https://periodicoseletronicos.ufma.br/ 
index.php/iluminus/article/view/23640/12630 

Anger, Violaine. Sonate, que me veux-tu? Lyon: ENS 
Éditions, 2016. 

D’Alambert, Jean. Discours Préliminare de l´Encyclopédie. 
Paris:  Armand Colin, 1894. 

Dauphin, Claude. “Rousseau, compositor antillano: la 
´chanson nègre´ de las consolaciones”. En Rousseau: 
música y lenguaje. Editado por Anacleto Ferrer, 176-190. 
Universitat de València, 2010. 

Ferrer, Anacleto. Rousseau: música y lenguaje. Valencia: 
Universitat de València, 2010. 

Fubini, Enrico. La estética musical desde la antigüedad 
hasta el siglo XX. Traducido por Carlos Guillermo Pérez de 
Aranda. Madrid: Alianza Editorial, 2005. 

García, C.D. “Rousseau y el debate sobre la música 
francesa”. Revelli 17, no. 1 (2025): 1-14. https://www. 
revista.ueg.br/index.php/revelli/article/view/16387 

Horkheimer, M. y Th. Adorno. Dialéctica de la Ilustración. 
Traducido por Juan José Sánchez. Madrid: Trotta, 1998. 



La política del canto. Una lectura desde la Carta 
sobre la Música Francesa de Rousseau

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp.  96-122

122

Jankélévitch, Vladimir. La música y lo Inefable. Traducido 
por Rosa Rius y Ramón Andrés. Barcelona: Alpha Decay, 
2005.

Marrou, Henri-Irénée. Historia de la Educación en la 
Antigüedad. Traducido por Yago Barja de Quiroga. Madrid: 
Akal, 1985. 

McClary, Susan. Feminine Endings: Music, Gender, and 
Sexuality. Minneapolis: University of Minnesota Press, 
2002. 

Rousseau, Jean-Jacques. Confesiones. Barcelona W.M. 
Jackson, 1972. 

Rousseau, Jean-Jacques. Diccionario de música. Traducido 
por José L. de la Fuente. Madrid:  Akal, 2007. 

Rousseau, Jean-Jacques. Emilio. Traducido por Ricardo 
Viñas.  Buenos Aires: El Aleph, 2000. 

Rousseau, Jean-Jacques. Ensayo sobre el Origen de las 
Lenguas. Traducido por María Teresa Poyrazian. Madrid: 
Encuentro, 2008. 

Rousseau, Jean-Jacques. Escritos sobre música. Traducido 
por Anacleto Ferrer y Manuel Hamerlinck. Valencia: 
Universitat de Valencia, 2007. 

Starobinski, Jean. Remedio en el mal. Crítica y legitimación 
del artefacto en la era de las luces. Traducido por J.L. 
Madrid: Arántegui. Antonio Machado, 2000.



Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 123-160

123

Rousseau racionalista: el problema de la 
notación musical

Rousseau as a rationalist: the problem of  
musical notation

Rousseau rationaliste: le problème de la  
notation musicale

Raúl Jair García Torres1

Resumen: El presente texto expone y analiza el tratamiento que 
hizo Jean-Jacques Rousseau sobre el problema de una notación 
adecuada a la música. Aunque poco estudiado el caso de Rous-
seau, el problema es clásico y lo sigue siendo hoy en día en tér-
minos semánticos (relación entre signo y referente) y en términos 
prácticos (por ejemplo para utilidad en el solfeo). En Rousseau 
se da un tratamiento serio y riguroso a partir de un análisis de la 
materia en sus tiempos (Parte I) para luego proponer por su parte 
una notación más adecuada y que según él se apega mejor a la na-
turaleza de la música (Parte II). Por último (Parte III), se ofrece un 
análisis de la crítica que recibió el proyecto de la nueva notación y 
que llevaría a su subsecuente rechazo en la Academia  de Ciencia. 
Concluyo con algunas ideas que pretenden relacionar los plantea-
mientos de Rousseau sobre la notación musical con algunas otras 
de sus ideas mostrando su vena racionalista en este punto..

1	 Universidad Nacional Autónoma de México, Cd. de México, México.



Rousseau racionalista. El problema  
de la notación musical

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp.  123-160

124

Palabras clave: Racionalismo, notación musical, historia de la 
música, Estética racionalista, música.

Abstract: The present text exposes and analyzes the treatment that 
Jean-Jacques Rousseau did about the problem of a notation proper to 
music. Although the case of Rousseau has not been widely studied, 
the problem is classic al and still important nowadays in terms of 
semantics (relation between sign and referent) and practice (for 
instance for use in solfege). On Rousseau there is a real and rigorous 
treatment based on an analysis of the field in his time (Part I), in 
order to propose his own notation more accurate and, according to 
him, better  representative of the nature of music (Part II). At last 
(Part III), it is stated an analysis of the critics received by the project 
of new notation and that would accomplish its subsequent rejection 
in from the Academy of Sciences. I conclude with certain ideas that 
aim to relate Rousseau’s statements about musical notation with 
other of his ideas showing his rationalist vain on this point.

Key words:  Rationalist, Musical notation, History of Music, 
Rationalist Aesthetics, Music.

Résumé: Le présent texte expose et analyse le traitement que Jean-
Jacques Rousseau fait sur le problème d’une notation adaptée à la 
musique. Bien que le cas de Rousseau soit peu étudié, le problème 
est classique et l’est encore aujourd’hui en termes sémantiques 
(relation entre signe et modèle) et en termes pratiques (par 
exemple pour l’utilité dans le solfège). Dans la partie qui concerne 
Rousseau on utilise un traitement sérieux et rigoureux à partir d’une 
analyse de la matière à son époque (Partie I) pour ensuite proposer 
de son côté une notation plus adaptée et selon lui plus conforme 
à la nature de la musique (Partie II). Finalement (Partie III), on 
offre une analyse  de la critique qui a reçu le projet de la nouvelle 
notation et qui conduirait à son rejet ultérieur dans l’Académie des 
Sciences. L’article finit avec certaines idées qui comptent associer 
les démarches de Rousseau sur la notation musicale avec d’autres 
idées qui montrent sa disposition rationaliste dans ce point.

Mots-clés: Rationalisme, Notation musicale, Histoire de la 
musique, Rationalité esthétique, Musique.



Rousseau racionalista. El problema  
de la notación musical

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 123-160

125

Crítica a la notación musical tradicional

Con 29 años de edad, Rousseau llega a París en 1741 con 
nada más que con su proyecto de música y su Narciso (una 
comedia) con las pretensiones de tener suerte en París 
frente a la Academia de Ciencia. Pero antes de exponer 
en qué consiste propiamente la nueva notación musical 
que Rousseau propuso quisiera exponer los puntos que 
encontraba el ginebrino como erróneos o imperfectos en 
la notación musical tradicional y que, en el fondo, consiste 
curiosamente en una toma de partido por la estética musical 
racionalista (Descartes, Leibniz y Rameau).

Después de presentar la memoria de su Proyecto 
sobre los nuevos signos para la música, con una extensión 
de no más de veinte páginas, y de haber sido rechazado 
por la Academia, Rousseau trabajó durante unos meses 
reelaborando su texto y concluyó con un tratado de unas 
cien páginas dirigido esta vez al público en general como 
denuncia del equívoco que habían cometido los jueces en la 
Academia de Ciencias al rechazar su proyecto. Se trata de la 
Disertación sobre la música moderna donde la exposición 
del sistema musical de Rousseau adquiere una forma más 
acabada. En ambos textos me apoyaré.

Rousseau se propone dos cosas, en principio, muy 
sencillas, y elementales: 1) anotar la música y todas sus 
complejidades de manera “más sencilla, más cómoda y 
menos difusa”,2 esto es, “más cómoda para anotar”.3 Por 
ejemplo, sirviéndose de su experiencia como copista, 
Rousseau escribe un largo artículo sobre este oficio en el 

2	  Jean-Jacques Rousseau, Escritos sobre música (Universitat de Valencia, 
2007), 89.
3	  Jean-Jacques Rousseau, Œuvres complètes V (Éditions Gallimard, 
1995), 133. Esta y todas las citas del Projet son traducciones mías.



Rousseau racionalista. El problema  
de la notación musical

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp.  123-160

126

Diccionario. Al distribuir la partitura en el papel pautado, 
una de las cuatro reglas que da el ginebrino y que debe 
seguir el copista es que cuando se tienen las distintas partes 
de la obra se ha de buscar que cada fragmento, que cada 
pentagrama ajuste con el mismo de todas las demás partes y 
que cuando las partes exceden el número de pentagramas en 
el papel pautado, es preferible que se coloquen dos partes 
en un solo pentagrama (evitando que sea el de la parte del 
violín para no confundir con el doble registro) o, aún más, 
que se dejen pentagramas vacíos dado el caso.4 El problema 
de llevar a cabo esta exigencia que impone Rousseau 
al copista es que en Francia la cantidad de pentagramas 
en cada papel pautado está fijada por lo que no siempre 
corresponden al número de partes necesarias de la obra.5 
Esto es de suma importancia pues define la labor del copista 
como un intermediario entre el compositor y la audiencia: 
“Corresponde al copista aproximar estos dos términos tanto 
como le sea posible, indicar con claridad todo aquello que 
se debe hacer para que la música ejecutada refleje fielmente 
en el oído del compositor lo que éste representó en su mente 
cuando la compuso.”6

Aunado a esto, surge el problema de la transposición 
que hace laboriosa la escritura de una pieza al unísono para 
diferentes instrumentos que no leen en la misma clave. El 
proceso es el siguiente: “Si se desea entonces transportar 
a un tono un aire compuesto en otro [tono] diferente, se 
trata, en primer lugar, de elevar o bajar su tónica y todas las 
notas uno o más grados, según el tono que se ha escogido, 
y, después, de armar la clave como lo exige la analogía de 

4	  Cf. Jean-Jacques Rousseau, Diccionario de música (Ediciones Akal, 
2017), 153.
5	  Cf. Rousseau, Diccionario de música, 319.
6	  Ibid.,156.



Rousseau racionalista. El problema  
de la notación musical

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 123-160

127

ese nuevo tono.”7 La modificación de la clave o armadura 
original conlleva la introducción de las alteraciones 
correspondientes y necesarias en la pieza no incluidas en 
la clave. Lo complicado de este proceso para el copista y el 
compositor acarrea problemas para el intérprete 

pues, aunque se guíe por las notas que tiene a la 
vista, es necesario que sus dedos hagan sonar otras 
completamente diferentes, y que las altere tan 
diferentemente como diferente sea la manera en 
la que la clave haya de estar armada para el tono 
anotado y para el tono transportado, de manera que 
a menudo debe hacer sostenidos donde ve bemoles, 
y viceversa, etcétera.8

Esto tiene que ver con el problema de los nombres 
de las notas y sus expresiones gráficas que más adelante 
explico, pero por el momento adelanto que Rousseau 
piensa que el intérprete ha de tener conocimiento de la 
armadura anotada, que es el original, aunque su partitura 
esté anotada con otra armadura. En el fondo, lo que deja 
ver este problema relacionado con el intérprete es la 
cuestión de expresar una misma tonalidad con diferentes 
armaduras, tomando por tonalidad a veces únicamente 
la original en la que se anota la música y otras veces 
también en la que se traspone. Puede que esta cuestión 
solo es un problema de perspectiva, es decir, si lo ves 
como el compositor o como el intérprete, lo cual deja ver 
que las inquietudes y objeciones que Rousseau plantea 
a la notación tradicional tienen que ver con tratar la 
cuestión desde dos puntos de vista entremezclados: el 
del compositor y el del intérprete.

7	  Ibid., 427.
8	  Ídem.



Rousseau racionalista. El problema  
de la notación musical

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp.  123-160

128

Lámina F, Figura 2. [Notación convencional] del Diccionario 
de música

Además, el ginebrino se propone 2) “hacer que 
aprender música sea tan fácil como engorroso ha sido 
hasta ahora […] y hacer que la práctica dependa tan sólo 
del hábito de los órganos, sin que pueda entrometerse la 
dificultad de la notación.”9 En efecto, a Rousseau mismo 
le había costado mucho aprender música por sí solo o con 
maestro a tal grado que había dudado que el problema 
fuese solo de sus capacidades sino más bien del mismo 
arte. Así, aún cuando al niño se le enseñe música por mero 
entretenimiento parece ser necesario aprender el lenguaje 
del canto antes de cantar. Fiel a su pedagogía, Rousseau 
quiere que el lenguaje musical se aprenda en la práctica, 
incluso que se le “descubra” intuitivamente en el momento 
mismo de cantar. No obstante esta supuesta necesidad de 
aprender el lenguaje musical, sus notas, sus signos y la 
manera de solfear, declara Rousseau: “sin prisa ninguna 
para enseñarle a leer la escritura, tampoco la tendré para 
enseñarle a leer la música. Alejemos de su cerebro cualquier 
atención demasiado penosa y no nos apresuremos a fijar su 
espíritu sobre signos convencionales.”10 Así, el problema 
práctico de la enseñanza reside en la naturaleza convencional 
de los signos, éstos impiden el ideal formativo del niño 

9	  Ibid., 89.
10	  Jean-Jacques Rousseau, Emilio, o de la educación (Alianza Editorial, 
2011), 231. El subrayado es mío. Como se sabe, la arbitrariedad-convenciona-
lidad en Rousseau es un tema que atraviesa su obra; sus obras teóricas sobre 
música no serán la excepción.



Rousseau racionalista. El problema  
de la notación musical

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 123-160

129

que tiene Rousseau. El niño ha de aprender en la marcha 
natural, aunque no por eso incontrolada, de la práctica de 
la mano de signos que no sean convencionales para evitar 
la violencia y frustración del niño al aprender un lenguaje 
completamente ajeno, extraño y arbitrario.

Pero estos objetivos de notar la música de manera 
más sencilla y de que desde la misma notación musical sea 
más fácil aprender música, es decir, un objetivo técnico 
y un objetivo práctico, se encuentran con las deficiencias 
de la notación tradicional moderna las cuales se reducen 
a tres. 1) “La primera es la infinidad de signos y de sus 
combinaciones […] resulta que toda la dificultad reside en 
la observación de las reglas y para nada en la ejecución 
del canto”.11 Aunque parezca extravagante el que tales 
signos sean demasiados, Rousseau tiene las pretensiones 
de remediar este “vicio” de la notación tradicional.

2) “La segunda es la falta de evidencia de la especie de 
los intervalos cuando se expresan en la misma o en distintas 
claves”12 lo cual hace progresar lentamente el aprendizaje de 
la música en los estudiantes y la confusión en la ejecución 
de los músicos. Esto es interesante porque, según Rousseau, 
no es lo mismo solfear ut que C. Entiéndase la acción de 

11	  Rousseau, Escritos sobre música, 100. Cf. también Rousseau, Dicciona-
rio de música, 296 y 131. En el segundo lugar, incluso Rousseau reconoce que 
Rameau también señala el mismo defecto en la notación tradicional: “El señor 
Rameau, en su Disertación sobre los diferentes métodos de acompañamiento, ha 
encontrado un gran número de defectos en las cifras ya establecidas. Ha eviden-
ciado que son demasiado numerosas y a la vez insuficientes, oscuras, equívocas; 
que multiplican de una forma inútil los acordes y que no muestran de ningu-
na forma su ligadura.” Las cifras que se critican allí corresponden a una moda 
francesa de colocar cifras en la partitura del bajo: “Pero en Francia está de moda 
sobrecargar los bajos con una confusión de cifras inútiles; se cifra todo, hasta los 
acordes más evidentes, y aquel que pone más cifras cree ser el más sabio.”
12	  Rousseau, Escritos sobre música, 100. Cf. también Rousseau, Dicciona-
rio de música, 296.



Rousseau racionalista. El problema  
de la notación musical

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp.  123-160

130

solfear por “entonar los sonidos, en pronunciar al mismo 
tiempo las sílabas de la gama que les corresponden”.13 Esto 
tiene que ver con el nombre de las notas en la práctica del 
solfeo, es decir, con la naturaleza de los nombres poniendo 
en cuestión la relación entre el signo y su significado, la cual 
no parece ser del todo evidente en la notación tradicional. 
También tiene que ver con la disyuntiva entre el privilegio 
del intervalo y el privilegio de la altura o extensión, es 
decir, entre la relación aritmética de dos sonidos, asequible 
de expresar matemáticamente en una fracción, y la simple 
cualidad de comparación entre dos sonidos con diferentes 
velocidades vibratorias. El intervalo y la altura serán 
definidos por Rousseau de la siguiente manera: 

[Intervalo:] Diferencia de un sonido a otro, entre lo 
grave y lo agudo; es el espacio completo que uno de 
los dos tendría que recorrer para llegar al unísono 
del otro. La diferencia que existe entre intervalo 
y extensión es que el intervalo está considerado 
como indiviso y la extensión como divisible. En el 
intervalo sólo se consideran los dos términos; en la 
extensión se suponen [sonidos] intermediarios. La 
extensión forma un sistema, pero el intervalo puede 
ser incompuesto.14 

Es decir, por un lado el privilegio recaería en un 
aspecto cuantitativo que tiene unidades indivisibles, y por 
el otro en un aspecto meramente cualitativo que presenta 

13	  Ibid., 393.
14	  Rousseau, Diccionario de música, 244. Cf. también Rousseau, Diccio-
nario de música, 216: “ Diferencia entre dos sonidos dados que tienen interme-
diarios, o suma de todos los intervalos comprendidos entre los dos extremos. 
Así, la mayor extensión posible, o aquella que comprende a todas las demás, es 
la distancia que hay del más grave al más agudo, de todos los sonidos sensibles 
o apreciables. […] la extensión sonora musical, como la del tiempo y la de lugar, 
es divisible hasta el infinito.”



Rousseau racionalista. El problema  
de la notación musical

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 123-160

131

un pleno divisible como condición de posibilidad para un 
sistema. Pero vayamos por pasos:

C y A designan sonidos fijos, invariables, que 
siempre emiten las mismas teclas. Ut y la son otra 
cosa. Ut es constantemente la tónica de un modo 
mayor o la mediante de un tono menor. La es 
constantemente la tónica de un modo menor o la 
sexta nota de un tono mayor. De esa forma, las letras 
marcan los términos inmutables de las relaciones de 
nuestro sistema musical, y las sílabas marcan los 
términos homólogos de las relaciones semejantes 
en diversos tonos.15

Esto quiere decir que por homología, tanto ut como 
la, pueden ocupar el mismo lugar en la escala de acuerdo 
con un modo, esto es, pueden ocupar el mismo grado y por 
lo tanto, son el mismo sonido aunque expresando distintas 
relaciones. Empero, si se emplea la nomenclatura entonces 
cada letra designa un único sonido en todo el teclado 
temperado junto con sus octavas; así, una misma tecla será 
siempre designada, por ejemplo, por la letra C, y cuando 
se escriba C entonces siempre se referirá al sonido que se 
escucha al presionar determinada tecla. 

Así, para Rousseau la notación tradicional añade 
términos innecesarios y poco claros. Innecesarios según 
el principio ockhamista pluralitas non est ponenda sine 
necessitate ya que en el ámbito práctico se tienen dos 
designaciones de los sonidos, por un lado la nomenclatura 
y por el otro los nombres de las notas que les puso 
Guido d’Arezzo. Poco claros porque su uso hace que se 
confunda su función entre unos y otros. Por un lado, dice 
Rousseau, la nomenclatura señala un sonido en específico 

15	  Rousseau, Emilio, o De la educación, 232.



Rousseau racionalista. El problema  
de la notación musical

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp.  123-160

132

y sus octavas en el teclado temperado y, por el otro, los 
nombres monosilábicos designan más bien las relaciones 
de los sonidos. En este último caso el problema es que un 
mismo nombre se ocupa para distintas relaciones, es decir, 
en distintos modos por lo que parece entonces que los 
nombres designan las teclas del teclado, en pocas palabras, 
no se sabe a qué se está refiriendo uno: si a la tecla y su 
sonido o al grado que ocupa dicho sonido en el modo el 
cual cambia de obra a obra. El problema práctico Rousseau 
lo ejemplifica así: 

Pregúntele a una persona que canta qué es un ut y 
le dirá que es el primer tono de la gama. Pregunto 
lo mismo a un instrumentista y le responderá que es 
tal posición en el diapasón de su violín o tal tecla de 
su clavecín. Ambos tienen razón. En cierto sentido 
están incluso de acuerdo y lo estarían del todo si 
uno no concibiera esta gama como móvil y el otro 
este ut como variable.16

En esto concluye este problema, nuevamente en 
un aspecto práctico: el solfeo. El solfeo es la última 
consecuencia de este “vicio” de la notación tradicional ya 
que es el aspecto práctico-pedagógico de la misma. Resulta 
interesante que Rousseau piense que cuando se solfea no 

16	  Rousseau, Escritos sobre música, 117. Además cf. Rousseau, Escritos so-
bre música, 119 “Pero limitémonos al examen de lo que ocurre en una sola clave. 
Se cree que la misma nota siempre ha de expresar la idea de la misma tecla y, sin 
embargo, esto es completamente falso. Como consecuencia de accidentes muy 
comunes causados por sostenidos y bemoles, ocurre en todo momento no sólo 
que la nota si se convierte en la tecla ut, que la nota mi se convierte en la tecla 
fa y al revés, sino también que una nota sostenida en la clave y sostenida por 
accidente sube un tono entero, convirtiendo un fa en un sol, un ut en un re, etc., 
y que, en cambio, por un doble bemol un mi se convierte en un re, un si en un 
la y así los demás. ¿dónde está entonces la precisión de nuestras ideas? ¿Cómo? 
¿Veo un sol y debo tocar un la? ¿Es ésa la relación tan exacta, tan alabada, en 
aras de la cual se pretende sacrificar la de la modulación?”.



Rousseau racionalista. El problema  
de la notación musical

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 123-160

133

solo se dicen o cantan las notas que están en el papel sino 
que en el ínterin se aporta al espíritu una idea. Rousseau 
intenta precisar esa idea que adquiere el espíritu al solfear, 
es decir, cuál deba ser esa idea clara que el espíritu tenga 
cuando solfee: el sonido de la tecla o el grado que ocupa 
tal sonido en la escala según el modo de la obra. Rousseau 
optará por la idea de la relación que ocupe determinado 
sonido con el resto, es decir, el grado que ocupa tal sonido 
en la escala según el modo debe ser la idea que una nueva 
notación transmita al intérprete. 

Ut o re no son, o no deben ser, tal o cual tecla del 
teclado, sino tal o cual cuerda del tono. En cuanto a 
las teclas fijas, se expresan por las letras del alfabeto. 
La tecla que llamáis ut, yo la llamo C; la que llamáis 
re, yo la llamo D. No son signos que yo invento; se 
trata de signos totalmente establecidos por los que 
determino con absoluta claridad la fundamental de 
un tono.17

Y con esto, Rousseau vuelve a traer a la mesa la 
convencionalidad o naturalidad de los signos musicales que 
ya antes ha señalado con la cantidad innecesaria de signos 
musicales.

Por último, 3) la tercera clase de vicios tiene que ver 
con “la extrema disparidad de los caracteres y el excesivo 
volumen que ocupan”18, lo cual pone en evidencia, en el otro 
extremo, justo la virtud que debiera satisfacer las demandas 
de todo lenguaje escrito y, sobre todo, en la notación 
musical, esto es, “expresar mucho en poco espacio”.19

17	  Cf. Rousseau, Diccionario de música, 394-395.
18	  Ibid., 100.
19	  Ibid., 101.



Rousseau racionalista. El problema  
de la notación musical

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp.  123-160

134

Estos tres vicios de la notación musical tradicional, 
según Rousseau, apuntan a un mismo origen: “todos 
esos defectos parten de la misma fuente, a saber, del mal 
establecimiento de los signos y de la cantidad que fue 
preciso instituir para suplir la expresión limitada y mal 
concebida que se les había dado inicialmente.”20

Una nueva notación musical

Para proponer una nueva notación musical, Rousseau 
identifica dos objetivos principales que ha de satisfacer, de 
manera que el significado o concepto que implique el signo 
sea el correcto transmitido precisamente. “El primero debe 
ser la expresión de todos los sonidos posibles; el otro, aquel 
de todas las duraciones diferentes tanto de los sonidos 
como de sus silencios correspondientes y que comprende 
la diferencia de movimientos [tempos].”21 Por un lado, la 
altura que se expresa en el pentagrama verticalmente y, por 
el otro, la duración expresada en el pentagrama de izquierda 
a derecha horizontalmente.

“Además de esto, sería ventajoso que estos signos ya 
fuesen conocidos, para no dispersar la atención, y fáciles 
de representar, para que la música resulte más cómoda.”22 
Esos signos serán los números. La elección de Rousseau 
nos llevaría a la manera en cómo se aprenden los números 
para determinar si no hay otros mejores, por ejemplo, las 
letras. El Emilio sitúa el aprendizaje de las matemáticas, 
específicamente de la geometría, a una edad aproximada 
de 12 años en la que éstas se aprenden empíricamente de la 
mano del tutor. Debido a que todo conocimiento comienza 

20	  Ídem.
21	  Rousseau, Œuvre complètes V, 133.
22	  Rousseau, Escritos sobre música, 101.



Rousseau racionalista. El problema  
de la notación musical

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 123-160

135

en la experiencia y solo después, mucho después, se 
“intelectualiza”,23 los signos numéricos no son la excepción. 
Lo único que tiene que hacer el tutor es, dice Rousseau, no 
pretender “enseñar geometría a Emilio, es él quien ha de 
enseñármela; yo buscaré las relaciones y él las encontrará; 
porque yo las buscaré de forma que se las haga encontrar.”24 
No obstante, aunque esto pueda significar trasladar el 
problema del aprendizaje de los signos musicales al de los 
números y a pesar de que ambos problemas aparecen en el 
mismo libro del Emilio, sea “el estudio que fuere, sin la idea 
de las cosas representadas los signos que las representan no 
significan nada.”25

Además del problema de la relación entre signo y 
concepto, está también el problema del nombre de esos 
mismos signos. “No resulta posible determinar de un sonido 
único si es un ut o un la o un re, y mientras lo oigamos 
por separado no resulta posible percibir en él nada que nos 
induzca a darle un nombre antes que otro.”26 Esto es, el 
nombre no ha de ser impuesto al signo musical de manera 
arbitraria, como parece haberlo hecho Guido al tomar 
algunas sílabas sacadas del himno de San Juan Bautista, sino 
que el nombre de cada sonido ha de derivarse de la relación 
misma que mantiene con otros. Ha de encontrarse un orden 
natural que permita llamar a los sonidos forzosamente de 
una manera y no de otra.

Y ese orden natural al que se asiste es la derivación 
de las consonancias, presentes ya en Descartes y Rameau, y 

23	  Cf., Rousseau, Emilio, o de la educación, 190. “Como todo lo que entra 
en el entendimiento humano le llega por los sentidos, la primera razón del hom-
bre es una razón sensitiva; es ella la que sirve de base a la razón intelectual”.
24	  Rousseau, Emilio, o De la educación, 224.
25	  Ibid., 162.
26	  Rousseau, Escritos sobre música, 102.



Rousseau racionalista. El problema  
de la notación musical

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp.  123-160

136

que se sitúa como el origen mismo de todos los sonidos de 
la gama anterior incluso al ordenamiento de las teclas del 
teclado temperado, el cual se debe a aquella y no al revés. 
Esto quiere decir que Rousseau pretendería derivar los 
nombres de un fenómeno natural en el sentido de “físico”, 
es decir, de la observación de la cuerda vibrante y de cómo, 
mediante divisiones, es posible encontrar todos los sonidos 
de la gama. Pero:

como es imposible contar estas vibraciones, al 
menos de forma directa, queda demostrado que no 
es posible hallar en los sonidos ninguna propiedad 
específica que permita reconocerlos por separado, 
y con mayor motivo, que no hay ninguno que por 
preferencia merezca ser distinguido de todos los 
demás y servir de fundamento a las relaciones que 
tienen entre sí.27

Esto quiere decir, no solo que un sonido por sí mismo 
no tiene un nombre y que solo lo tiene en relación con 
otros, sino que para establecer el orden de esas relaciones 
ha de hallarse un sonido fundamental del cual pueda 
partirse. Rousseau reconoce que la elección de ese sonido 
es arbitraria y se ha definido con el nombre de ut cuyo 
sonido es “producido por un tubo abierto de dieciséis pies 
de longitud” y que “deja oír con bastante nitidez, además 
del sonido principal, otros dos sonidos más débiles, uno en 
la tercera mayor y otro en la quinta, a los que se han dado 
los nombres de mi y sol.”28 No obstante, aunque se acepta 
el ut como sonido fundamental debido a que en la práctica 

27	  Ibid., 103.
28	  Ibid., 104. La derivación de las consonancias procede sea por división 
de la cuerda o, como lo muestra la cita, por la identificación de los armónicos 
que resuenan a la vez y que acompañan a otro sonido denominado fundamen-
tal.



Rousseau racionalista. El problema  
de la notación musical

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 123-160

137

funciona bien, Rousseau se adelanta y reconoce que “si 
hubiéramos tomado como sonido fundamental ut el sonido 
producido por cualquier otro tubo, habríamos llegado a una 
progresión totalmente similar con sonidos diferentes, por lo 
que esta elección no deja de ser una mera convención, igual 
de arbitraria que la de tal o cual meridiano para determinar 
los grados de longitud.”29 La conclusión de lo anterior es 
que: 

el método que me ha señalado la naturaleza y 
que he seguido para hallar la generación de todos 
los sonidos usados en la música me enseña en 
primer lugar, no encontrar un sonido fundamental 
propiamente dicho, que no existe, sino a extraer 
de un sonido establecido por convención las 
mismas ventajas que éste tendría si realmente fuese 
fundamental, es decir, a convertirlo realmente en 
origen y generador de todos los demás sonidos que 
se usan y que sólo pueden usarse como consecuencia 
de ciertas relaciones determinadas que tienen con él 
[…].30

Con ello se demuestra la relatividad de todo sonido 
y el carácter fundamental solo en tanto funciona como 
generador y origen de todos los sonidos de la gama.

“Por lo tanto —explica Rousseau—, el primer objetivo 
que nos hemos de proponer a la hora de establecer nuestros 
nuevos signos es idear primero un signo que designe, con 
claridad y en todas las ocasiones, la cuerda fundamental 
que pretendemos fijar y su relación con la fundamental 
de comparación, es decir, con el ut natural.”31 Es decir, 

29	  Ibid., 105.
30	  Ibid., 107.
31	  Rousseau, Escritos sobre música, 109. Además Cf., Rousseau, Œuvres 



Rousseau racionalista. El problema  
de la notación musical

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp.  123-160

138

la designación del sonido fijado como fundamental y el 
concepto de su relación han de poder expresarse en un solo 
signo. 

“Estas consideraciones nos llevan directamente a 
escoger las cifras para expresar los sonidos de la música, ya 
que las cifras sólo indican relaciones y porque la expresión 
de los sonidos no es más que la expresión de las relaciones 
que éstos tienen entre sí.”32 Adherido a la estética racionalista 
de la música, Rousseau declara que mediante su notación 
musical se expresa la verdadera esencia de la música, esto 
es, las relaciones de los sonidos, los intervalos.

Además, tomando a las cifras como signos musicales, 
Rousseau cree devolverle a la notación moderna la virtud 
que tenía en otro tiempo la notación de la música griega ya 
que, “si los Griegos empleaban para este fin las letras de su 
alfabeto era sólo porque eran al mismo tiempo las cifras de 
su aritmética”,33 es decir, el mismo signo era elemento del 
alfabeto como de la aritmética por lo que cuando se “leía” 
se “contaba”, por decirlo así.

Sin embargo, aunque Rousseau tenga esta opinión 
del griego en la Disertación, la abandonará en sus 
siguientes textos como en el Diccionario y, sobre todo, 
en el Ensayo sobre el origen de las lenguas. En el primer 
texto, Rousseau concebirá la musicalidad del griego en 
el sentido de un ritmo musical intrínseco a la palabra, 
por ejemplo, en tanto que “el movimiento y la marcha de 
las sílabas, y por consiguiente de los tiempos y del ritmo 

complètes V, 134 “ […] es suficiente que todos estos sonidos tengan expresiones 
relativas que les asignen a cada uno el lugar que deberían ocupar en relación 
con cierto sonido fundamental, previa y claramente expresado y que la relación 
sea fácil de conocer.”
32	  Rousseau, Escritos sobre música, 109.
33	  Ibid., 110.



Rousseau racionalista. El problema  
de la notación musical

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 123-160

139

que resultaba de ello, eran susceptibles de aceleración y 
de contención, a gusto del poeta, según la expresión de 
las letras y el carácter de las pasiones que necesitaba 
expresar.”34 En el segundo texto, llevará su postura a un 
extremo llegando a afirmar que en tiempos de Homero no 
se escribía porque no había alfabeto alguno.35 Su poesía 
está hecha para ser cantada y así lo fue, hasta que mucho 
después se pasó a la escritura.

Volviendo a la exposición de la notación musical 
propuesta por Rousseau cuyo primer objeto es expresar 
todos los sonidos posibles, las cifras no designarán las 
relaciones según la derivación directa de la gama, ya que 
éstos números o razones (fracciones) serían excesivamente 
grandes y no se prestarían para la práctica;36 sino que han 
de considerarse los intervalos según el grado que ocupa 
en la tonalidad en la que se esté tocando de tal forma que 
cada uno de las primeras siete cifras designa una relación 
doble, por un lado, con el resto los sonidos cualquiera que 
sean y, por el otro, con el sonido fundamental, que, como 
se verá, sea cual sea siempre será designado con la cifra 
1. Es decir, esta relación doble designa tanto el número de 
grados que contiene, es decir, designa tanto el intervalo, 
como el grado que ocupa determinado sonido con respecto 
al fundamental.

34	  Rousseau, Diccionario de música, 352.
35	  Aunque es difícil determinar si el Ensayo es anterior o posterior al Dic-
cionario y ubicarlo cronológicamente en el corpus rousseauniano sí es posible 
afirmar que la opinión que tuvo sobre el griego en el Diccionario es similar a la 
del Ensayo aunque con mucho menos radicalidad. Cf. sobre la cronología del 
Ensayo: David Medina, Jean-Jacques Rousseau. Lenguaje, música y soledad (Edi-
ciones Destino, 1998), cap. 5 y Jacques Derrida, De la gramatología (Siglo XXI, 
1977), 209-247.
36	  Cf. Rousseau, Diccionario de música, Lámina C Figura 2. En ese lugar 
se pueden ver las razones de los principales intervalos practicables en música.



Rousseau racionalista. El problema  
de la notación musical

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp.  123-160

140

Figura 1. De la lámina F del Diccionario de música

A continuación, se introduce una línea horizontal 
que atraviesa todas las cifras y que las enmarca como 
pertenecientes a una y la misma octava mientras estén 
sobre ella, exceptuando el último grado que corresponde 
a la octava y que, como designa al mismo grado con 
relación a la fundamental que es el mismo sonido pero siete 
grados debajo, entonces el siguiente 1 que cierra la octava 
y comienza una nueva se coloca arriba de la línea. Si se 
quiere pasar a la octava inferior entonces simplemente se 
coloca la cifra debajo de la línea. Y así, con una solo línea 
se abarcan al menos tres octavas, “siempre tendríamos la 
libertad de añadir líneas accidentales por arriba y abajo 
como en la música ordinaria.”

Luego, para expresar la tonalidad es necesario 
identificar la fundamental con su nombre al margen de 
la línea del lado izquierdo. “Es decir, la nota escrita al 
margen, o clave, indica exactamente la tecla del teclado 
que ha de llamarse ut y por tanto ser tónica en la tonalidad 
mayor, mediante en la menor y fundamental en ambas.”37 
Esto significan varias cosas. Primero, algo que Rousseau 
ya había denunciado en la notación tradicional y que ahora 
se ve con mayor claridad, la arbitrariedad de los nombres 
en la notación tradicional hace que el ut indique siempre el 
sonido fundamental y no el sonido de determinadas teclas, 

37	  Rousseau, Escritos sobre música, 123-124.



Rousseau racionalista. El problema  
de la notación musical

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 123-160

141

es decir, el sonido del ut siempre puede variar según la 
tonalidad y no por ello va a cambiar de nombre. Segundo, 
para el modo menor la fundamental y la tónica no coinciden 
sino que la fundamental siempre será la mediante, porque 
si en la tonalidad mayor se toma siempre como referencia 
la escala de do con el fin de hacer fácilmente comprensible 
toda la armonía también en el modo menor ha de tomarse 
el ejemplo de la escala que no tenga ninguna alteración, es 
decir, que todos sus sonidos sean naturales (en el sentido 
técnico, sin alteraciones como sostenidos o bemoles) pero 
manteniendo la tercera y la sexta menor, es decir, con un 
intervalo de tono y medio. Tal es la escala de la. Así, la 
notación musical de Rousseau prioriza el modo mayor y 
lo tiene como referencia del menor. Sin embargo, aunque 
el modo mayor y menor corresponden a dos tipos de 
ordenamientos diferentes que se pueden expresar con las 
mismas cifras, en realidad, las relaciones son las mismas en 
uno y otro caso.

Después, Rousseau explica la notación de las 
alteraciones. “El sostenido se expresa con una pequeña 
línea oblicua que cruza la nota subiendo de izquierda a 
derecha. […] el bemol se expresa con una línea similar 
que cruza la nota en sentido descendente.”38 Con ello la 
alteración es muy intuitiva dado que la línea ascendente 
representa medio tono más a la nota y la línea descendente 
medio tono abajo de la nota que lo lleva, en vez del recurso 
de signos instituidos arbitrariamente que no comunican 
con tanta facilidad su significado preciso. Esto hace que el 
bemol no sea necesario.

Los cambios de tonalidad se expresan cerrando la 
primer nota del cambio entre dos barras perpendiculares 
indicando el nombre de la fundamental o la clave del tono 

38	  Ídem.



Rousseau racionalista. El problema  
de la notación musical

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp.  123-160

142

nuevo por arriba de ella y luego colocando la misma nota 
inmediatamente después y con la cifra que le corresponde 
en la nueva tonalidad fuera de las barras, “la primera cifra 
[la que se coloca por arriba] indica la tonalidad de la nota y 
la segunda sirve para encontrar su nombre.”39 Por otra parte, 
para la ubicación de las octavas en el teclado las letras de 
la A a la E designarán la octava completa de la más grave a 
la más agudo, la octava X designará del fa al ut más graves 
cuya octava es incompleta en los teclados de aquél tiempo.

Lámina F, Figura 4 del Diccionario de música. Fragmento de 
ejemplo de aria con bajo anotados en los dos métodos de nota-
ción (de posición y por puntos) de Rousseau con su equivalente 
en notación tradicional

“Ahora —expresa Rousseau— me queda ofrecer 
otro método todavía más fácil para anotar del mismo modo 
todos estos sonidos en una fila horizontal, sin que sean 
necesarios líneas ni intervalos para expresar las distintas 
octavas.”40 Ese método de notación consiste en la omisión 

39	  Ibid., 125.
40	  Ibid., 140.



Rousseau racionalista. El problema  
de la notación musical

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 123-160

143

de la línea horizontal y en suplirla por puntos por encima 
o por debajo de cada cifra si se asciende o desciende a la 
siguiente octava. Así, “hemos de colocar tantos puntos 
debajo o encima como octavas tengamos que bajar o subir.”41 
Cada punto indica la entrada a una nueva octava junto con 
todas las siguientes cifras que ya no tienen punto y hasta 
que aparezca otro se cambiará de octava. La ubicación de la 
octava en la que se inicia a cada salto de renglón se indica 
con el nombre de la última nota del renglón anterior fijando 
la octava en la que se está en ese renglón en específico. 
Cada método, el “método de la posición” y el “método por 
puntos”, tiene ventajas distintas en la práctica aunque su 
aprendizaje se haga con la misma facilidad: por un lado, 
el primero sirve sobre todo para anotar  “grandes obras 
de música, para la música instrumental, y sobre todo para 
iniciar a los estudiantes, ya que su mecánica es todavía más 
entendible que la otra y porque, partiendo de este método 
ya conocido, el otro se entiende al primer instante”;42 por 
otro lado, el segundo es práctico para “anotar pequeños 
aires, piezas sueltas, o aquellas que quisiéramos mandar a 
provincias, y en general para la música vocal.”43

En cuanto al segundo objetivo que toda notación 
musical debe cubrir, es decir, la duración de los sonidos, 
Rousseau emplea líneas perpendiculares o verticales  para 
dividir los compases, a su vez, dentro de ellos la subdivisión 
en tiempos se logra con comas. Si no hay coma alguna 
quiere decir que la nota dura todo el compás pero si hay 
varias notas con valores irregulares entonces se emplea 
tantas comas como sea necesario hasta asignarle el valor 
correspondiente. Ésto es así para subdivisiones binarias y 

41	  Ibid., 141.
42	  Ibid., 144.
43	  Ídem.



Rousseau racionalista. El problema  
de la notación musical

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp.  123-160

144

ternarias. Para los silencios se emplea el 0 como signo que 
de manera intuitiva indica ya la ausencia de sonido.

Lámina F, Figura 3 del Diccionario de música. Ejemplo de 
notación con notas de duraciones desiguales

Esta forma de anotar la duración, según Rousseau, 
tiene como ventaja que las “notas ya no han de compararse 
con ningún valor externo para fijar el suyo.”44 No obstante 
y aunque Rousseau confunda el compás con el tempo,45 la 
notación tradicional también funciona así aunque con figuras 
de nota. Entonces, ¿cuál es la ventaja de la notación musical 
en cuanto a la duración? La ventaja no es otra que los signos 
que ha elegido el ginebrino: las comas, los puntos y las líneas. 
El remedio al mal de la arbitrariedad consiste precisamente en 
el recurso de comas, puntos y líneas, signos empleados ya en 
la escritura alfabética con lo que el aprendizaje de la segunda 
ahorra buena parte del trabajo para aprender la primera. Pero 
no es solo por razones didácticas la elección de estos signos 
sino por razones filosóficas que, ni en la Disertación y mucho 
menos en el Proyecto, aborda con profundidad por lo que se 
quedan en la mera especulación.

44	  Ibid., 150.
45	  Cf. Rousseau, Escritos sobre música, 147: “Por otra parte, ¿para qué es-
forzarse tanto por establecer signos que no sirven de nada si, con independencia 
de la clase del compás, casi siempre hay que añadir una palabra al principio del 
aire para determinar la clase y el tempo?” 



Rousseau racionalista. El problema  
de la notación musical

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 123-160

145

Es muy verosímil que el establecimiento de la 
cantidad en la música estuviera en su origen 
relacionado con la del lenguaje, es decir, se hacía 
pasar más rápidamente los sonidos que expresaban 
sílabas breves y se hacían durar algo más los que se 
adaptaban a las largas. Pronto se llevaron las cosas 
más lejos y se estableció, a imitación de la poesía, 
una cierta regularidad en la duración de los sonidos, 
con la que se sometían a repeticiones uniformes 
que se decidió medir con movimientos regulares 
de la mano o del pie, de donde consiguientemente 
tomaron el nombre de compases. En este sentido 
queda patente la analogía entre la música y la 
poesía.46

Esta analogía apenas es mera especulación y no es 
claro de donde la pudo haber obtenido Rousseau por esos 
años. Empero, ya se anuncia uno de los pilares centrales 
en la estética que ofrecerá el Ensayo sobre el origen 
de las lenguas y la Carta sobre la música francesa. Por 
lo mientras, según Rousseau la analogía permite que los 
signos que indican la métrica designan no solo la división 
del tiempo, sino que intrínsecamente indican el ritmo y el 
tempo, confundiendo las tres cosas. Esta confusión dejará 
de serlo en posteriores textos y se justificará filosóficamente 
a manera de propuesta estética.

Ahora bien, en cuanto al problema irresuelto de 
Descartes sobre el análisis de las pasiones excitadas por 
cada sonido,47 modo o intervalo, Rousseau dice lo siguiente 
desde la misma postura racionalista: “No son propiamente 

46	  Ibid., 145.
47	  Cf. Descartes, Compendio de música, 112. “Y ahora, ciertamente, debe-
ría tratar a continuación por separado cada movimiento del alma que la Música 
puede excitar, y debería mostrar por qué grados, consonancias, tiempos y otras 
cosas semejantes deben ser excitados tales movimientos; pero esto excedería los 
límites de un compendio.”



Rousseau racionalista. El problema  
de la notación musical

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp.  123-160

146

los sonidos que nos afectan, sino las relaciones que tienen 
entre sí, y es sólo por la elección de estas relaciones 
cautivadoras que una bella composición puede emocionar 
el corazón al tiempo que halaga el oído.”48 La radicalidad 
de estas palabras reside en que, aún más que Descartes o 
Leibniz, Rousseau podría ser tomado por más racionalista 
que ellos ya que la percepción mecanicista del primero 
y el orden inteligible del segundo49 le hacen decir que 
las emociones son provocadas por las relaciones de los 
sonidos más que por los sonidos mismos, como si lo que 
escucharamos no fueran sonidos, sino relaciones reguladas 
según un orden preciso. En segundo lugar, así como 
Descartes había definido cuidadosamente los límites de 
la música para que ésta no excitase al “deseo”, Rousseau 
también se previene de un posible embelesamiento del oído 
haciendo que la música no se quede en lo sensible sino que 
trascienda y llegue hasta el corazón humano.

Sin embargo, Rousseau encuentra un grave problema 
sobre este asunto y que, paradójicamente, será a su vez 
una de las más grandes críticas a la estética racionalista 
de la música. Las relaciones de los sonidos aunque son 
precisas impiden trabajar fácilmente con un conjunto 
finito de sonidos fijos ya que las proporciones de los 
sonidos determinadas por la tonalidad presentan ciertas 
diferencias que, si alguno de esos supuestos sonidos se 
llega a encontrar en otra tonalidad éste puede no presentar 
la misma proporción por lo que, en sentido estricto, no se 
trata del mismo sonido aunque tenga que tocarse la misma 
tecla en uno y en otro caso. Por ello, para estandarizar el 
universo de sonidos y hacer que, de la infinita cantidad de 

48	  Rousseau, Escritos sobre música, 134.
49	  Leibniz, Tres ensayos: El derecho y la equidad. La justicia. La sabiduría, 
19.



Rousseau racionalista. El problema  
de la notación musical

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 123-160

147

sonidos que pueden señalarse desde el más grave al más 
agudo audibles para el oído humano, pueda señalarse una 
cantidad finita con la cual se puede tocar, es necesario 
modificar las relaciones basadas en las proporciones de los 
sonidos que definen los intervalos para hacer practicable a 
la música. Esto es lo que se denomina temperamento. “Si 
no existiera el temperamento, en lugar de los doce sonidos 
que contiene la octava, se necesitarían más de sesenta para 
modular a todos los tonos.”50

Ahora bien, a través del temperamento para Rousseau 
las pasiones sí pueden ser excitadas por determinados sonidos 
con proporciones precisas pudiendo derivarse principios 
como el “que cuanto más cerca están los dos sonidos que 
forman un semitono, tanto más tierno y conmovedor es un 
pasaje”,51 o que “si la disminución llega a causar alteraciones 
en la armonía e introduce dureza en el canto, entonces el 
sentimiento se convierte en tristeza […]”.52 Sin embargo, 
al temperar el teclado esas proporciones se modifican 
arbitrariamente y es imposible decir que las pasiones se 
siguen excitando de la misma manera. Para Rousseau cada 
pasión se excita por proporciones matemáticas precisas según 
la derivación de los sonidos de la gama. El temperamento 
destruye esta cualidad musical.

Y aunque parezca que esta crítica al temperamento 
sea una crítica a la estética racionalista, por el momento 
no es así, ya que Rousseau aboga por la precisión de las 
proporciones. Rameau había propuesto un temperamento 
afinado por quintas, no por terceras como quiere Rousseau, 
quien da dos argumentos en contra de Rameau:53 primero, 

50	  Rousseau, Diccionario de música, 411.
51	  Rousseau, Escritos sobre música, 135.
52	  Ibid., 136.
53	  Cf. Rousseau, Diccionario de música, 414-415.



Rousseau racionalista. El problema  
de la notación musical

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp.  123-160

148

porque, para el músico, la tonalidad en la que se afine un 
instrumento incluye sonidos que no coinciden con los de 
otra tonalidad, por lo que cada pieza, para hacer respetar 
determinadas pasiones que tiene que excitar, tendría que 
determinar la afinación de los instrumentos según la 
tonalidad de la misma lo cual es completamente absurdo 
y de la mínima relevancia en la práctica; segundo, porque 
para los constructores de instrumentos ese modo de 
afinar los instrumentos hace que las “terceras mayores 
les parecen duras y enojosas”. Sin embargo, aún en el 
Diccionario, Rousseau termina por plantear el problema 
del temperamento según la postura de Rameau como una 
pregunta abierta, con la ironía que lo caracteriza: “La 
relación de una quinta temperada según el método del 
señor Rameau es ésta:  Esta relación satisface ciertamente 
al oído; pregunto, ¿será por su simplicidad?”54 Es decir, 
evidentemente la proporción no es simple y, sin embargo, 
place. ¿Por qué? Esta pregunta es imposible de responder 
desde una estética racionalista de la música en la que el 
principio de simplicidad de las proporciones fue puesto 
por Descartes y Rameau como lo esencial en la materia; 
entonces, ¿cómo la responderá Rousseau? Desde su propia 
estética con ayuda de un aparato conceptual muy diferente 
y en textos posteriores.

Así pues, Rousseau ha planteado una propuesta 
de notación musical que responde a una perspectiva 
racionalista de la música basada en la representación de la 
simplicidad de proporciones matemáticas mediante signos 
igualmente simples, sencillos de dominar y asequibles en 
la práctica. Podríamos decir que resulta una postura que 
asume palmariamente el cometido racionalista y lo lleva a 
cabo en la práctica.

54	  Ibid., 415.



Rousseau racionalista. El problema  
de la notación musical

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 123-160

149

La crítica

Hasta este momento y después de la exposición de la 
notación musical propuesta por el filósofo ginebrino, he 
intentado mostrar la adherencia del mismo a la estética 
racionalista de la música hasta llevarla a sus últimas 
consecuencias. La Academia de Ciencias rechazó su 
Proyecto sobre los nuevos signos para la música con las 
siguientes objeciones:55 i) a un tal “monje llamado padre 
Souhaity [ya] se le había ocurrido hacer la notación de 
la gama mediante cifras”;56 ii) “tales señores habían oído 
decir a los rascatripas de París que el método de ejecutar 
por transposición no servía para nada”,57 cuando la notación 
musical de Rousseau justamente facilitaba la misma; y iii), 
“decidieron —explica Rousseau— que mi notación era 
buena para la parte vocal y mala para la instrumental”.58 
Con esta justificación dieron el dictamen de rechazo del 
Proyecto. Sin embargo, reconoce Rousseau, la 

única objeción sólida que pudo hacerse a mi sistema 
la hizo Rameau. Apenas se lo hube explicado, vio su 
lado débil. «Vuestros signos —me dijo— son muy 
buenos, dado que determinan simple y claramente 
los valores, dado que representan con toda nitidez las 
pausas y siempre muestran lo simple en lo repetido, 
cosas todas que la notación ordinaria no hace; pero son 
malos porque exigen una operación de la inteligencia 

55	  Cf. Medina, Jean Jacques Rousseau. Lenguaje, música y soledad, 291-296 
para mayor detalle de las objeciones y del posterior replanteamiento de la pro-
puesta en la Disertación sobre la música moderna. Cf. también Françoise Escal, 
“Rousseau et l’écriture musicale,” Littérature, no. 27 (Octubre de 1977) sobre 
algunas críticas que se le puede plantear a la notación musical tratándola como 
metalenguaje del lenguaje propiamente musical de la voz.
56	  Jean-Jacques Rousseau, Las confesiones (Alianza Editorial, 2008), 349.
57	  Ibid., 350.
58	  Ídem.



Rousseau racionalista. El problema  
de la notación musical

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp.  123-160

150

que no siempre puede seguir la rapidez de ejecución. 
La posición de nuestras notas —añadió— se muestra 
a los ojos sin ayuda de esa operación. Si dos notas, 
una muy alta y otra muy baja, están unidas por una 
tirada de notas intermedias, con una simple ojeada 
veo la progresión de la una a la otra por grados 
continuos; pero en su método, para estar seguro de 
esa tirada es absolutamente menester deletrear todas 
sus cifras una tras otra; el golpe de vista no sirve 
de nada.» La objeción me pareció irrefutable, y la 
acepté al momento […]59

En efecto, el comentario de Rameau, a quien 
Rousseau reconocía como alguien con “gran práctica 
del arte”, reconocía el factor de simplicidad matemática 
representada en los valores de la notación del ginebrino, 
sin embargo, paradójicamente, esa simplicidad racional no 
era conveniente ni favorecía la ejecución. Por entonces, 
Rameau apenas había escrito el Tratado de armonía que 
contenía en ciernes la concepción de la música como 
ciencia de la simplicidad físico-matemática; Rousseau 
había leído este texto en sus mocedades y había propuesto 
su notación musical a partir de esa concepción de la música. 
Rousseau había querido darle una proyección pragmática 
a la estética racionalista después y a pesar de advertir la 
oscuridad del Tratado de Rameau cuando lo leía en su 
juventud; y eso lo había intentado por medio de algo en 
lo que ni Descartes, ni Leibniz, ni Rameau habían parado 
mientes: la notación musical.60 Rousseau reconocía el 

59	  Ibid., 350-351.
60	  Sin embargo, en el artículo “Cifras” del Diccionario de música Rous-
seau expone una propuesta de Rameau que consistía en modificar las cifras ya 
empleadas en la notación convencional y que indiquen ahora dos cosas: “1) la 
armonía fundamental en los acordes perfectos, que carecen de sucesión necesa-
ria, pero que siempre constatan el tono; 2) la sucesión armónica por la marcha 
regular de los dedos en los acordes disonantes.” Esta propuesta está explicada 



Rousseau racionalista. El problema  
de la notación musical

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 123-160

151

valor de la estética racionalista de la música y se volvía 
un partidario de la misma al proponer su nueva notación. 
Sin embargo, justo en su intento, Rameau podía darse 
cuenta que tal concepción de la música puede ser perfecta 
teórica y filosóficamente, mas no prácticamente. Rousseau 
había llevado hasta sus últimas consecuencias la estética 
racionalista de la música, había asumido sus principios y 
su concepción de la música y, por último, la había llevado 
hasta la práctica misma, hasta el ejecutante sin quedarse 
solo en el teórico y el compositor. Empero, justo era a ese 
nivel que Rameau mismo se daba cuenta de las operaciones 
exageradamente laboriosas que implicaba su propia postura 
para la inteligencia del ejecutante.

A pesar de estas objeciones y de la objeción de 
Rameau, Rousseau volvió a escribir su propuesta y fruto de 
ese esfuerzo fue la Disertación sobre la música moderna que 
estaba dirigida esta vez al público entero con las intenciones 
de mostrarle las ventajas de su propuesta e impugnar el 
dictamen de la Academia. Por ello, la Disertación desarrolla 
en sus detalles la propuesta de Rousseau buscando siempre 
resaltar las ventajas prácticas de su nueva notación. Pero, si 
la objeción de Rameau reside justo en la dificultad práctica, 
¿por qué cree Rousseau que su notación musical facilita el 
aprendizaje de la música?

De hecho, la justificación que se podría dar a la 
propuesta de Rousseau es que, si bien su notación musical 
no facilita la ejecución musical, sí busca llevar al intérprete 
el saber que unos pocos poseen y que es necesario tener para 

en el artículo, el cual concluye con una especie de defensa irónica por parte de 
Rousseau: “Pero con tantas razones preferentes, ¿no se necesitaron otras obje-
ciones para hacer fracasar el método del señor Rameau? Era nuevo; estaba pro-
puesto por un hombre superior en genio a todos sus rivales; he ahí [las causas 
de] su condena.”



Rousseau racionalista. El problema  
de la notación musical

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp.  123-160

152

liberar al músico del compositor, del teórico. En plena época 
ilustrada en la que cada corte tenía un músico-compositor 
así como tenía un cocinero o servidumbre, Rousseau busca 
la autonomía del músico. Llevando el saber del teórico al 
músico, Rousseau hace del músico un compositor, al menos 
en potencia. El músico no compone pero al ejecutar la pieza 
anotada en la notación de Rousseau, es consciente de los 
intervalos precisos que el compositor quiso hacer sonar, es 
consciente de las intenciones del compositor cifradas en un 
lenguaje matemático. El músico es autónomo a pesar de 
no componer; lo es porque es consciente de los intervalos, 
esto es, de la verdadera naturaleza de la música que se 
reduce al intervalo. Solo para señalar un contraste, Rameau 
nunca abandonó el cobijo de los La Popliniere así como 
Haydn tampoco lo hizo con los Esterhazy; en cambio, así 
como Mozart daría la espalda unos años después al obispo 
Coloredo, en el momento en el que después de la puesta en 
escena tan exitosa de El adivino de la aldea el rey ofreció 
recibir a Rousseau en la corte con vistas a otorgarle una 
pensión, el ginebrino no aceptó reflexionando del siguiente 
modo: “Es verdad que perdía la pensión que, en cierto modo, 
me habían ofrecido; pero también me eximía del yugo que 
me hubiera impuesto. Adiós a la verdad, la libertad y el valor. 
¿Cómo atreverse desde entonces a hablar de independencia 
y de desinterés? Después de recibir esa pensión, no quedaba 
más que adular o callarme [...]”.61 El camino que va del 
músico que hace arte por encargo al músico autónomo que 
compone lo que su genio le impulsa a componer, es decir, del 
músico del siglo XVI y XVII al músico de finales del siglo 
XVIII pasa por la “liberación teórica” de Rousseau.

Por ello, la nueva notación musical de Rousseau se 
adhiere por completo a la estética racionalista de la música 

61	  Rousseau, Las confesiones, 470.



Rousseau racionalista. El problema  
de la notación musical

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 123-160

153

y suscribe la concepción de este arte como ciencia. En 
el fondo, ese es el tema que guía toda su nueva notación 
musical. 

La música ordinaria sólo pretende mostrarnos 
intervalos y de alguna manera predisponer 
nuestros órganos por el aspecto del mayor o 
menor alejamiento de las notas, sin esforzarse por 
distinguir la especie del intervalo ni el grado del 
alejamiento de una forma lo suficientemente nítida 
como para que este conocimiento se desvincule del 
hábito. En cambio, para mí, el conocimiento de los 
intervalos, que constituye el fondo mismo de la 
ciencia del músico, es un tema tan importante que 
he creído que era mi deber convertirlo en el objeto 
esencial de mi método.62

La ciencia de la música, que no es otra cosa que la 
armonía, es decir, la teoría sobre los intervalos y sus tipos, 
sobre la forma de regularlos y combinarlos dando lugar a los 
modos, tonalidades y acordes; ¿por qué tendría el músico 
que aprender todo esto cuando el mismo Rousseau vivió en 
carne propia la dificultad de la lectura del libro de Rameau? 
Porque piensa que de esa manera interpretará mejor la obra 
siendo consciente de su estructura armónica.

Digo pues —expone Rousseau— que, si el músico 
considera los sonidos por las mismas relaciones, 
producirá estos intervalos con mayor exactitud y 
tocará con mayor precisión que si produce sólo unos 
sonidos tras otros, sin más conexión o dependencia 

62	  Rousseau, Escritos sobre música, 114. El subrayado es mío. Sobre la 
influencia de Rameau en las primeras obras de Rousseau cf. también Enrico 
Fubini, Los enciclopedistas y la música (Universitat de Valencia, 2002), 96-98 y 
Robert Wokler, “Rousseau on Rameau and revolution,” en Rousseau, the Age of 
Enlightenment, and Their Legacies (Princeton University Press, 2012).



Rousseau racionalista. El problema  
de la notación musical

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp.  123-160

154

que la de la posición de las notas que tiene ante la 
vista y de la profusión de sostenidos y de bemoles 
que ha de tener presente en todo momento.63

En este sentido ha de comprenderse a Rousseau cuando 
dice: “¿A qué ha de prestar la mayor atención el músico 
durante la interpretación? Sin duda a entrar en el espíritu 
del compositor y hacer propias sus ideas para transmitirlas 
con toda la fidelidad que exige el gusto de la obra.”64 Así, 
tanto compositor como intérprete tiene un lenguaje común 
mediante el cual se comunican: de uno es el código con el 
codifica su mensaje y del otro es la herramienta que permite 
descifrar, decodificar el mensaje. 

Conclusiones

Así, toda esta propuesta no solo se adhiere a la estética 
racionalista sino que también ya presenta varias 
preocupaciones centrales en la filosofía del ginebrino. 
Primero, Rousseau busca hallar el punto neurálgico sea de 
la política, de la ética, de la botánica o, en este caso, de la 
música; sus principios básicos y sus reglas generales los 
propone no con otra intención más que hacerla comprensible 
para el individuo común, para el alumno que desea aprender 
y que, debido al complejo entramado conceptual y de 
leyes, muchas veces innecesarias, el filósofo ilustrado ha 
dificultado tanto que es imposible introducirse en el estudio 
de alguno de los ámbitos del saber. En realidad, el principio 

63	  Rousseau, Escritos sobre música, 159. Cf. también Rousseau, Escritos 
sobre música, 130: “En vez de empezar haciendo tocar al estudiante primero 
aires maquinalmente, en vez de hacerle tocar unas veces sostenidos, otras veces 
bemoles, sin que tenga idea de por qué lo hace, el primer afán del maestro habrá 
de consistir en hacerle reconocer a fondo todos los sonidos de su instrumento 
con relación a las distintas tonalidades en que puede emplearse.”
64	  Rousseau, Escritos sobre música, 159.



Rousseau racionalista. El problema  
de la notación musical

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 123-160

155

de simplicidad que opera como navaja de Ockam, ya está 
presente en Descartes y Rameau, solo que Rousseau lo lleva 
a sus últimas consecuencias prácticas dando como resultado 
la impracticabilidad de la música desde esta vertiente.

En segundo lugar, el tema de la arbitrariedad ya está 
presente en su propuesta de notación de estética musical. 
Esta arbitrariedad-convencionalidad tiene como opuesto 
la naturalidad. Los signos convencionales tienen nombres 
arbitrarios no solo porque Guido los asignó de manera in-
fundamentada, sino también porque el nombre no se deriva 
naturalmente de lo que designa, y signo y referencia están 
pegados sin ninguna necesidad. Al tomar los números 
como nombres de las notas, el nombre está intrínsecamente 
unido al signo facilitando al intérprete la idea del intervalo 
preciso de manera inmediata. Esto supone la extrapolación 
de un ordenamiento hallado en la matemática y llevado a la 
notación musical. Rousseau sabe bien que este ordenamiento 
es impuesto al fenómeno físico cuando reconoce que no hay 
algo en el sonido que indique la necesidad de llamarlo ut, 
por lo que el sonido fundamental es variable y depende de 
la tonalidad y del modo, si es mayor se toma la tónica y si 
es menor se toma la mediante. Sin embargo, a Rousseau no 
le parece que esto sea un problema ya que el ordenamiento 
no es del todo impuesto si se atiende a la derivación de 
los sonidos de la gama. Claro, esto tendrá repercusiones 
cuando se advierta que el temperamento transgrede este 
ordenamiento naturalmente derivado. Empero, por el 
momento Rousseau hace ver que cuando se apela a lo natural 
frente a lo establecido por convención o de manera arbitraria 
se apela a la verdadera naturaleza de la música. La música 
es la ciencia de las relaciones de sonidos, el conocimiento 
de los intervalos, la música es armonía. Cada sonido tomado 
por separado no puede significar nada ni fundamentar nada, 
solo en tanto se lo tome en relación con otro u otros es 



Rousseau racionalista. El problema  
de la notación musical

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp.  123-160

156

como se puede crear un sistema, una ciencia denominada 
música. Así, la naturalidad de los signos es consecuencia de 
un ordenamiento que, si bien, se deriva de la experiencia, 
coincide a la vez con el ordenamiento matemático. Por lo 
tanto, puede decirse que es completamente legítimo hacer la 
proyección del ordenamiento matemático en la experiencia 
porque la derivación de la gama lo autoriza.

Rousseau diferirá posteriormente con esta concepción 
racionalista de la música y optará por una concepción 
sentimental cuyos principales conceptos serán los de 
melodía e imitación, aunque por esta época aún no cuente 
con ese arsenal conceptual.65 Desde la Disertación, lo que 
hay es una queja sobre el temperamento el cual viola el 
ordenamiento perfecto y puro de la armonía. 

En primer lugar, el temperamento es un auténtico 
defecto. Es una alteración que el arte ha causado 
a la armonía por no haber podido hacer nada 
mejor. Los armónicos de una cuerda no nos dan la 
quinta temperada y la mecánica del temperamento 
introduce en la modulación tonos tan duros, por 
ejemplo, como el re y el sol sostenidos, que no son 
soportables para el oído. Por tanto, no sería una 
falta evitar éste, sobre todo en los caracteres de la 
música, los cuales, al no participar del vicio del 
instrumento, deberían, al menos por su significado, 
conservar toda la pureza de la armonía.66

El temperamento significa la violación de la 
armonía porque es la manipulación (arbitraria, claro está) 

65	  Es interesante que Julia Simon trata de articular esta versión “raciona-
lista” de la música con la perspectiva posterior desarrollada en el Ensayo sobre 
el origen del lenguaje. Cf. Rousseau among the moderns: music, aesthetics and 
politics.
66	  Rousseau, Escritos sobre música, 137.



Rousseau racionalista. El problema  
de la notación musical

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 123-160

157

del ordenamiento musical, a la vez que, quizá sin que 
Rousseau lo advierta, demuestra la imposibilidad práctica 
de la estética racionalista con la exactitud matemática que 
ella implica. Sin embargo, Rousseau no puede admitir la 
renuncia al temperamento y cree firmemente que es posible 
un temperamento fiel a ese ordenamiento y reflejado en la 
notación.

Este carácter pragmático con el que el ginebrino ve a 
la estética racionalista, colapsa en el tema del temperamento 
y su crítica que Rousseau hace en el Ensayo sobre el origen 
de las lenguas, en la cual señala que desde la filosofía el 
temperamento es completamente censurable, execrable, 
aunque en la práctica, según el Diccionario, sea necesario.

Por otra parte, si lo que excita las pasiones son 
las relaciones exactas que estipula la armonía, con el 
temperamento estas relaciones dejan de tener precisión 
y las pasiones que se supone debiera excitar una pieza 
no lo hace. Llevado hasta sus últimas consecuencias, 
esto quiere decir que toda pieza musical está corrompida 
por la arbitrariedad que modifica la simplicidad de las 
proporciones de los sonidos. No obstante, en el Diccionario 
Rousseau ya reconoce que la simplicidad no puede ser el 
criterio para determinar la pasión que le corresponde a tal 
o cual proporción, si bien el artículo “Temperamento” lo 
plantea como pregunta abierta.

Por último, el problema de la notación musical siempre 
ha sido y sigue siendo una cuestión que merece atención. 
Por supuesto, este problema se subordina al problema más 
general y abstracto del signo y la relación entre significante 
y significado. Hay una inmensa bibliografía sobre el asunto 
desde los estudios semióticos y de la filosofía del lenguaje; 
principalmente en relación con el lenguaje que emplea 
palabras, y a veces, con el lenguaje visual. Lo que a veces 



Rousseau racionalista. El problema  
de la notación musical

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp.  123-160

158

parece una cuestión más bien teórica e imaginativa en la 
reflexión de este problema en el caso del lenguaje que 
emplea palabras, para la notación musical este problema se 
muestra urgente debido a la necesidad de anotar diferentes 
instrumentos y sus técnicas extendidas. En otras artes 
interpretativas como la danza, este problema no ha sido 
tan urgente como en la música y su práctica. Desde hace 
siglos esto representó un problema y Rousseau expuso su 
propuesta desde un enfoque en concreto.

En conclusión hasta aquí Rousseau asume una 
postura racionalista que lo acerca a Rameau y otros como 
Leibniz y Descartes, e incluso refiere a sus obras cuando 
el tema cree estar suficientemente explicado allí.67 Y las 
ventajas de concebir la música desde la estética racionalista 
son suficientes para reconocer que la nueva notación 
musical tiene mucho que contribuir.68 Primero, la posición 
de los signos no varía tanto porque lo que se privilegia 
no es la altura sino el intervalo; segundo, las siete cifras 
solo cobran significado según la clave; tercero, de esta 
manera, la transposición solo requiere cambiar la clave 
y no la posición o la cifra; cuarto, los intervalos pueden 
diferenciarse fácilmente según sean simples o compuestos 
pues solo basta con una operación aritmética de suma o 
resta; quinto, los intervalos diferentes que impliquen las 
mismas teclas se entonaran o tocaran con mayor precisión 

67	  Cf. Rousseau, Escritos sobre música, 136. También toma de Rameau la 
idea de que el modo menor se deriva del mayor, aunque eso sea indemostrable 
en el artículo “Armonía” del Diccionario.
68	  Cf. Rousseau, Escritos sobre música, 157 y ss. Además, cf. Rousseau, 
Oeuvres complètes V, 136. “Por este método, los mismos nombres conservan 
siempre las mismas notas: es decir, que el arte de solfear toda música posible 
consiste precisamente en conocer siete caracteres únicos e invariables que no 
cambian jamás ni de nombre ni de posición, tal que me parece fácil que esta 
multitud de transposiciones y de claves que, ingeniosamente inventadas, no son 
más el suplicio de los principiantes.”



Rousseau racionalista. El problema  
de la notación musical

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 123-160

159

diferenciando el sonido sin temperarlo arbitrariamente; 
sexto, la economía de espacio y de papel pautado está 
asegurada; y séptimo, tanto los signos para expresar los 
sonidos como la duración y división del tiempo son signos 
ya aprehendidos sea en la matemática o en la escritura. Y 
así concluye Rousseau su queja a la Academia y demanda 
a los músicos entenderlo y rescatar las virtudes prácticas 
de su nueva notación musical.

Referencias

Derrida, Jacques. De la gramatología. 4.ª ed. Siglo XXI 
Editores, 1986.

Descartes, René. Compendio de música. 1.ª ed. Tecnos, 
1992.

Escal, Françoise. “Rousseau et l’écriture musicale”. 
Littérature, MÉTALANGAGE(S), no. 27 (1977): 75-84.

Fubini, Enrico. Los enciclopedistas y la música. 1.ª ed. 
Universitat de Valencia, 2002.

Leibniz, Gottfried Wilhelm. Tres ensayos: El derecho y la 
equidad. La justicia. La sabiduría. 1.ª ed. UNAM-Instituto 
de Investigaciones Filosóficas, 2009.

Medina, David. Jean-Jacques Rousseau: lenguaje, música 
y soledad, 1.ª ed. Ediciones Destino, 1998.

Rousseau, Jean-Jacques. Diccionario de música. 1.ª ed. 
Ediciones Akal, 2007.

Rousseau, Jean-Jacques. Emilio o De la educación. 1ª ed. 
Alianza Editorial, 2011.

Rousseau, Jean-Jacques. Escritos sobre música. 1.ª ed. 
Universitat de Valencia, 2007.



Rousseau racionalista. El problema  
de la notación musical

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp.  123-160

160

Rousseau, Jean-Jacques. Las confesiones. 2.ª ed. Alianza 
Editorial, 2008.

Rousseau, Jean-Jacques. Œuvres complètes V. Écrits sur la 
musique la langue et le théâtre. 1.ª ed. Éditions Gallimard, 
1995.

Simon, Julia. Rousseau among the moderns : music, 
aesthetics and politics. 1.ª ed. The Pennsylvania State 
University Press, 2013.

Wokler, Robert. Rousseau, the Age of Enlightenment, and 
Their Legacies. 1ª ed. Princeton University Press, 2012.



Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 161-190

161

Sartre y el psicoanálisis:  
¿por qué rechazó del inconsciente?

Sartre and psychoanalysis:  
on his rejection of the unconscious?

Sartre et la psychanalyse:  
pourquoi a-t-il rejeté de l’inconscient?

Enrique G. Gallegos1

Resumen: Para el psicoanálisis, el inconsciente es una de sus ca-
tegorías centrales en torno al cual Freud construyó su aparato de 
análisis de la psiquis humana. Sin embargo, Sartre lo rechaza. El 
objetivo del presente artículo es describir los argumentos en los 
que se apoya Sartre para refutar el inconsciente. Además de la pre-
sentación y las breves palabras finales, el artículo se divide en tres 
partes: en la primera situamos la obra de Sartre, para comprender 
cómo llega a hacer de la conciencia y los comportamientos el eje 
de sus preocupaciones filosóficas hasta 1943, cuando publica El 
ser y la nada. En la segunda, recuperamos las ideas de Sartre sobre 
la conciencia, la recepción de la fenomenología y el psicoanálisis. 
En la última parte, clarificamos el rol que juega su concepción de 
la conciencia, la existencia y la libertad en el rechazo del incons-
ciente.

1	 Universidad Autónoma Metropolitana, Cd. de México, México.



Sartre y el psicoanálisis. ¿Por qué rechazó  
del inconsciente?

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp.  161-190

162

Palabras clave: Literatura, conciencia, fenomenología, 
existencia, libertad.

Abstract: For psychoanalysis, the unconscious is one of the central 
categories around which Freud built his apparatus for analyzing 
the human psyche. However, Sartre rejected it. The objective of 
this article is to describe the arguments Sartre uses to refute the 
unconscious. In addition to the introduction and brief concluding 
remarks, the article is divided into three parts: in the first, we situate 
Sartre’s work to understand how he came to make consciousness 
and behavior the focus of his philosophical concerns until 1943, 
when he published Being and Nothingness. In the second, we review 
Sartre’s ideas on consciousness, the reception of phenomenology 
and psychoanalysis. In the final part, we clarify the role that his 
conception of consciousness, existence, and freedom plays in his 
rejection of the unconscious.

Key words:  Literature, consciousness, phenomenology, 
existence, freedom.

Résumé: Pour la psychanalyse, l’inconscient est une de ses 
catégories centrales autour duquel Freud a construit son dispositif 
d’analyse de la psyché humaine. Néanmoins, Sartre le rejette. Le 
but de cet article est de décrire les arguments sur lesquels Sartre 
s’appuie pour rejeter l’inconscient. En plus de la présentation et 
des brefs mots finaux, l’article est divisé en trois parties : dans la 
première on place l’oeuvre de Sartre pour comprendre la manière 
dont il arrive à faire de la conscience et les comportements le 
point central de ses préoccupations philosophiques jusqu’à 1943, 
quand il publie L’Être et le Néant. Dans la deuxième partie, on 
revient aux idées de Sartre sur la conscience, la réception de la 
phénoménologie et la psychanalyse. Dans la troisième partie, on 
clarifie le rôle qui joue sa perception de la conscience, l’existence 
et la liberté dans le rejet de l’inconscient.

Mots-clés: Littérature, conscience, phénoménologie, existence, 
liberté.



Sartre y el psicoanálisis. ¿Por qué rechazó  
del inconsciente?

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 161-190

163

Presentación

La recepción del psicoanálisis en Sartre tiene varios niveles y 
problemas sobre los que habría que reflexionar: una cosa es 
tratar de comprender la relación filosófica del autor con el psi-
coanálisis, particularmente en El ser y la nada;2 otra es com-
prender los posibles usos literarios que hace del psicoanálisis 
en sus obras de teatro, relatos y biografías, como podrían ser 
La náusea,3 La infancia de un Jefe,4 Las palabras5 o El idio-
ta de la familia;6 y otra más sería contrastar las afirmaciones 
que hace en sus obras filosóficas y en sus obras literarias con 
los contenidos de la obra de Freud. Los dos primeros puntos 
implican conocer la obra de Sartre y contar con algunas no-
ciones de filosofía, literatura y psicoanálisis. En cambio, la úl-
tima es más problemática porque exige un doble movimiento: 
conocer tanto la obra de Sartre como la de Freud.

Dada la complejidad de estos problemas y temas, lo 
amplio de la obra de Sartre y las limitaciones espaciales de un 
artículo de investigación, me concentraré específicamente 
en una de las categorías central del psicoanálisis que Sartre 
controvierte: el inconsciente, no sin antes especificar 
algunos elementos de su literatura y ontología. Para situar 
la discusión que pretendo desarrollar en este artículo, 
convienen recordar que Sartre afirma lo siguiente:

Con todo, la condición necesaria y suficiente para 
que una conciencia cognoscente sea conocimiento 

2	 Jean-Paul Sartre, L’Être et le Néant. Essai d’ontologie phénoméno-
logique (Gallimard, 2006).
3	 Jean-Paul Sartre, La nausée (Gallimard, 2011).
4	 Jean-Paul Sartre, Le mur (Gallimard, 2012).
5	 Jean-Paul Sartre, Les mots (Gallimard, 2011).
6	 Jean-Paul Sartre, El idiota de la familia. Gustavo Flaubert desde 
1821 a 1857 (Editorial Tiempo Contemporáneo, 1975).



Sartre y el psicoanálisis. ¿Por qué rechazó  
del inconsciente?

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp.  161-190

164

de su objeto es que sea conciencia de sí misma 
como siendo ese conocimiento […] una conciencia 
ignorante de sí misma, una conciencia inconsciente, 
lo que es absurdo.7

En el párrafo citado el autor afirma que es imposible 
que exista una conciencia inconsciente. Que se afirme 
tal cosa, sostiene Sartre, es absurdo. ¿Cuáles son los 
argumentos en los que se apoya Sartre para sostener que 
es absurdo que existe una cosa como el inconsciente, tal y 
como lo postula el psicoanálisis? El psicoanálisis examina 
muchos otros temas relacionadas con esa problemática: 
las configuraciones dinámicas del aparato psíquico, las 
neurosis, la evolución psicosexual, el complejo de Edipo, 
etc., que también podrían ser analizados en la obra de 
Sartre e indagar sus posible recepción, uso y crítica. En este 
artículo trataré de responder de manera puntual a la pregunta 
antes planteada, es decir: ¿Por qué objeta la existencia del 
inconsciente?

Es conocido que la partición de Freud del aparato 
psíquico en consciente, preconsciente e inconsciente fue 
preliminar,8 pues después introducirá lo que conoce como 
la segunda tópica: Yo, Ello y Super-Yo.9 Aunque ese 
refinamiento categorial en la topología freudiana resulta 
importante, desde el punto de vista de la filosofía de Sartre se 
les puede adscribir al mismo problema, es decir, el rechazo 
de Sartre a cualquier idea de una fuerza, pulsión, energía, 

7	 Jean Paul Sartre, L’Être et le Néant, 18. Las páginas que aparece 
en los paréntesis son de la edición francesa de la obra de Sartre citada; 
las páginas de donde se toman las traducciones al español aparecen en 
corchetes.
8	 Élizabeth Roudinesco, Filósofos en la tormenta, (Fondo de Cul-
tura Económica, 2009).
9	 Sigmund Freud, Obras completas, volumen XIX, trad. José Etche-
verry (Amorrortu, 2011).



Sartre y el psicoanálisis. ¿Por qué rechazó  
del inconsciente?

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 161-190

165

noúmeno, que la misma conciencia ignore, desconozca o 
sea inconsciente; rechazo que también aplica a la segunda 
tópica. Aclaro que no estoy afirmando que Freud se 
equivoque ni que Sartre acierte. Lo que importa, más bien, 
es comprender, en el espacio de este artículo, cuáles son los 
argumentos de ese rechazo.

Para responder a la pregunta que guía esta breve 
investigación, en este texto realizaré las siguientes 
estrategias de análisis: en el apartado I sitúo, brevemente, 
el conjunto de la obra de Sartre, particularmente me 
centro en el período que va de 1936 a 1943, este último 
año es cuando publica El ser y la nada. De este período 
recupero la manera en que Sartre incorpora el psicoanálisis 
en algunas obras literarias y llega a sus preocupaciones 
sobre los comportamientos y la conciencia, para lo cual 
es fundamental, en un primer momento, la recepción de 
la fenomenología. En el apartado II describo algunas 
discusiones ontológicas sobre la conciencia en su obra 
principal: El ser y la nada; Por último, en el apartado III, 
después de algunos rodeos por la literatura y teniendo 
en cuenta la ontología sartreana, espero hacer legible las 
razones por las que Sartre rechaza el inconsciente y el rol 
que juega en ese rechazo la concepción sartreana de la 
libertad. La primera parte es más descriptiva, mientras que 
las últimas son más analíticas.

El descubrimiento de la fenomenología y la crítica  
al inconsciente

La principal obra filosófica en la que Sartre controvierte 
la idea del inconsciente es El ser y la nada, publicada en 
1943. Pero diversos interpretes han destacado que El ser y 
la nada es la culminación de un proceso de reflexión que 
se venía decantando en diversas obras: La imaginación y 



Sartre y el psicoanálisis. ¿Por qué rechazó  
del inconsciente?

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp.  161-190

166

La Trascendencia del ego publicadas en 1936; Bosquejo de 
una teoría de las emociones publicada en 1939; finalmente 
Lo imaginario, que saldrá la luz editorial en 1940.10 No 
deja de llamar la atención que haya sido precisamente en 
medio de la Segunda Guerra Mundial y la ocupación nazi 
de París que Sartre escriba esa obra dilatada, pues contiene 
una ontología profundamente individualista, que puede ser 
cifrada en la expresión “el ser es una aventura individual”,11 
afirmación individualista que contrasta con la urgencia 
colectiva de una guerra que puso en riesgo a la humanidad 
y produjo fenómenos como los campos de concentración 
y exterminio nazi; pero que sobre todo, como veremos 
más adelante, se subraya por una fuerte concepción de la 
conciencia, que objeta el inconsciente.

Lo que importa destacar de ese listado de obras es que 
el periplo que va de 1936 a 1943 —de aproximadamente 
siete años y que por los procesos de aprendizaje, de estudio 
y escritura, prácticamente atraviesan los años 30 y 40— se 
caracteriza por la influencia, primero de la fenomenología 
de Husserl (particularmente de Ideas Relativas a una 
Fenomenología Pura y una Filosofía Fenomenológica12) 
y luego por la recepción del Heidegger de Ser y tiempo.13 
No es casualidad que algunas de las mencionadas obras 

10	 Alioha Wald Lasowski, Jean-Paul Sartre, une introduction, (Poc-
ket, 2011); Patrick Vauday, “Sartre: reverso de la fenomenología” en 
Jean-Paul Sartre, actualidad de un pensamiento, ed. Hélène Védrine 
(Coihue, 2005); Enrique G. Gallegos, Sartre y la filosofía de la subjetiva-
ción (Universidad Autónoma Metropolitana-C, 2021).
11	 Jean Paul Sartre, L’Être et le Néant, 667.
12	 Edmund Husserl, Ideas relativas a una fenomenología pura y una 
filosofía fenomenológica, trad. José Gaos (Fondo de Cultura Económica, 
1997).
13	 Martín Heidegger, Ser y tiempo, trad. Jorge Eduardo Rivera (Tro-
tta, 2007).



Sartre y el psicoanálisis. ¿Por qué rechazó  
del inconsciente?

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 161-190

167

aludan precisamente a la fenomenología en los subtítulos: 
La Trascendencia del ego, lleva por subtítulo, Esbozo 
de descripción fenomenológica; Lo imaginario, tiene el 
subtítulo de Psicología fenomenológica de la imaginación; 
mientras que a El ser y la nada Sartre le puso el subtítulo de 
Ensayo de ontología fenomenológica.

La fenomenología es importante para comprender 
las posiciones de Sartre en relación al psicoanálisis porque 
para él tenían como ejes la problemática de la conciencia, la 
descripción de los comportamientos humanos y el ser. Como 
veremos en la segunda sección, algunos de las afirmaciones 
y críticas de Sartre al psicoanálisis se comprenden a 
contraluz de esa deriva fenomenologizante y ontologizada 
de la conciencia que traza en El ser y la nada. Incluso, 
autores como Roudinesco no dudan en afirmar que Sartre 
“fue el primer teórico francés en proponer una verdadera 
lectura fenomenológica del inconsciente freudiano.”14

Sartre va a introducirse en la fenomenología en 1933 
por mediación de filósofo liberal y que fue su compañero 
normalien, Raymond Aron (1905-1983), quien recién 
regresaba de una estancia de investigación en Berlín.15 Por 
esa periodo Sartre estaba interesado por las perspectivas 
de análisis que la fenomenología le podía ofrecer para el 
estudio de las situaciones cotidianas y los comportamientos, 
por lo que se postula para una estancia en el Instituto 
Francés en Berlín y ese mismo año se traslada a esa ciudad 
para estudiarla de primera mano. Hay que recordar que 
a principio de los años treinta la fenomenología aún no 
tenía la difusión que después adquirirá en las discusiones 
filosóficas y los círculos académicos.

14	 Élizabeth Roudinesco, Filósofos en la tormenta, 67.
15	 Michel Contat y Michel Rybalka, Les écrits de Sartre. Chronolo-
gie, bibliographie, commentée (Gallimard, 1970).



Sartre y el psicoanálisis. ¿Por qué rechazó  
del inconsciente?

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp.  161-190

168

La introducción en Francia se debe en gran medida 
a Emmanuel Lévinas (1906-1995), un filósofo lituano, 
nacionalizado francés, quien tradujo a Husserl y publicó 
su tesis doctoral en 1930: Teoría de la intuición en la 
fenomenología de Husserl, un libro que Sartre leerá antes de 
sumirse en la revisión de Husserl durante los siguientes seis 
años, entre 1933 y1939.16 Recordemos que en septiembre 
de este último año inicia la Segunda Guerra Mundial y ese 
mismo mes Sartre es movilizado en el ejército; en junio de 
1940 fue hecho prisionero por los alemanes y recluido en un 
campo de prisioneros, en el cual permanecerá hasta marzo 
del 1941. Durante este periodo de reclusión leerá, gracias a 
la introducción de un volumen en el campo de prisioneros, 
Ser y tiempo, libro que también será fundamental para el 
trazado ontológico de El ser y la nada, particularmente por 
las descripciones existenciarias del Dasein y la categoría de 
ser-en-el-mundo.

¿Por qué le interesó la fenomenología? Además de 
lo mencionado podemos decir lo siguiente: en primero 
lugar, como lo recuerda en Las palabras —su relato 
autobiográfico publicado en 1963— desde niño convivió 
con libros, con historias infantiles e hizo de la escritura 
una afición, hasta llegar a asumirla como una forma de 
vida.17 En ese marco, por el momento más literario que 
filosófico, afirma que desde entonces estaba interesado en 
el análisis y descripción de los comportamientos humanos 
y los rasgos psicológicos; según su biógrafa, Sartre estaba 
empeñado en “descifrarse a sí mismo”.18 Nótese la carga 
interpretativa y auto-interpretativa, y que también dará pie 

16	 Dermot Moran, Introducción a la fenomenología, trad. Francisco 
Castro y Pablo Lazo (Anthropos-UAM, 2011).
17	 Jean-Paul Sartre, Les mots.
18	  Annie Cohen-Solal, Sartre: 1905-1980 (Gallimard, 1999), 137.



Sartre y el psicoanálisis. ¿Por qué rechazó  
del inconsciente?

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 161-190

169

a sus reelaboraciones literarias con influjo del psicoanálisis, 
como vemos más adelante.

En ese trayecto para “descifrarse a sí mismo”, un 
primero apoyo filosófico lo encontró en Bergson y la lectura 
de Ensayo sobre los datos inmediatos de la conciencia, 
publicado en 1889, que de alguna manera terminó por 
definir su elección como filósofo (sin jamás abandonar 
la de escritor). Sartre afirmará que  “encontré allí (…) la 
descripción de mi propia vida psíquica”.19 Pero es en las 
descripciones fenomenológicas, sus reducciones eidéticas, 
los análisis de la conciencia, los fenómenos cotidianos y 
el “aparecer” de las cosas donde el filósofo encontrará un 
conjunto de herramientas conceptuales y recursos literarios; 
de alguna manera, sin aún haber leído directamente la 
fenomenología y a través de la introducción que la hará 
Aron, vislumbra su potencialidad para las descripciones 
del mundo, la conciencia y los comportamientos humanos.

Para tener una idea de lo relevante que eran las 
discusiones de la conciencia en el periodo, es importante 
recordar que entre 1924 y 1929 Sartre estudió en la École 
normale supérieure (Escuela Normal Superior de París20) 
y los programas de estudios de esa institución, incluían 
además de otras materias como la filosofía y la historia, 
la psicología; por esa época también lee a Jaspers y con su 
amigo Nizan participa en la revisión de la traducción de 

19	  Ibid., 121.
20	 En esa escuela conoció a Simone de Beauvoir (1908-1986), quien 
era tres años más joven que Sartre y toda una avanzada para la época de 
lo que va a representar la liberación femenina, el feminismo y la intelec-
tual mujer. No exageramos si decimos que la obra de Sartre difícilmente 
hubiera sido lo que fue sin el tête-à-tête que mantuvo con Beauvoir. Sa-
bido es que Sartre no publicaba nada sin que ella previamente lo leyera 
y revisara.



Sartre y el psicoanálisis. ¿Por qué rechazó  
del inconsciente?

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp.  161-190

170

Psicopatología general, además de realizar visitas periódicas 
al hospital psiquiátrico Sainte-Anne.21 De ese contexto, 
recuerda su biógrafa Cohen-Solal provendrá su “pasión por 
la psicología, la psicopatología y la redacción de su primera 
novela”,22 La náusea, en la que encontramos descripciones 
fenomenológicas y psicológicas de Roquentin, una suerte 
de alter-ego de Sartre, que de alguna manera culminaron 
en su tesis de grado, que llevó por título: L´image dans 
la vie psychologique: rôleet nature [La imagen en la vida 
psicológica: papel y naturaleza], que en 1936 se convertiría 
en su primer libro publicado: La imaginación.23

De los anteriores hechos podemos inferir que 
las preocupaciones por la psicología, el análisis de 
los comportamientos humanos y la descripción de los 
caracteres, lo encaminan al encuentro literario y filosófico 
con el psicoanálisis. En efecto, por un lado, esas temáticas 
las encontramos en varias de sus obras de ficción y relatos, 
como en La infancia de un Jefe y en Las palabras.

La infancia de un Jefe fue escrita en 1938 y está 
incluido en el volumen de cuentos el Muro, publicado en 
1939.24 El cuento trata, como lo deja entrever el título, del 
desarrollo psíquico de un niño, Luciano, que es educado 
para ser un “jefe”; un individuo que manda e impone 
su voluntad en el mundo, de la misma manera que lo 
era su padre. En ese cuento encontramos los tópicos del 
narcisismo, la crueldad infantil, las primeras exploraciones 

21	 Contat y Michel Rybalka, Les écrits de Sartre, 24; Cohen-Solal, 
Sartre, 140. De este hospital fue médico Lacan (a fines de los años 20) 
y ahí celebró sus seminarios de 1953-1964; también estuvieron interna-
dos escritores y filósofos famosos como Artaud, Celan y Althusser.
22	  Cohen-Solal, Sartre, 141.
23	 Contat y Michel Rybalka, Les écrits de Sartre, 24 y 559.
24	  Ibid., 69.



Sartre y el psicoanálisis. ¿Por qué rechazó  
del inconsciente?

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 161-190

171

de la sexualidad, incluida la homosexualidad y las relaciones 
edípicas, que culminan en el bosquejo de una subjetividad 
fascista. Sobre el complejo edípico, en algún momento 
de la novela, Luciano es abrazado por su mamá y piensa: 
“Estaba cálida y perfumada, toda de seda”. Pero después 
de un desencuentro con la madre, el niño se desencanta y 
“a partir de ese día Luciano quedó persuadido de que ella 
representaba una comedia y no le dijo nunca más que se 
casaría con ella cuando fuera grande.”25

La relación edípica, los contenidos sexuales y los 
motivos narcisistas son retomados en su relato autobiográfico 
publicado en 1963: Las palabras. El Sartre-adulto relata 
lo que Sartre-niño pensaba mientras su mama le cuenta 
sus “desgracias”: “más adelante me casaré con ella para 
protegerla.” A diferencia de La infancia de un Jefe, en ese 
relato el Sartre-adulto destaca que Sartre-niño no quería ser 
un jefe “ni aspira[ba] a serlo”, pero mantiene el tema del 
narcisismo infantil: “yo respeto a los adultos a condición de 
que me idolatren; soy franco, abierto, dulce como una niña.”26 
Incluso, no duda en describir abiertamente sus inclinaciones 
incestuosas, que sumado a su ateísmo, estarían entre los 
motivos por los que la Iglesia Católica lo incluyó en el índice 
de autores prohibidos en 1948.27 Para calibrar la persistencia 
de esos temas, tómese en cuenta que cuando Sartre publica 
ese relato sobre su infancia, cuenta con 58 años de edad, 
aunque el texto lo comenzó a escribir en 1954.

También hay que recordar que en 1958, Sartre 
escribió un guión sobre Freud para una película que realizó 

25	 Jean-Paul Sartre, Le mur, 155.
26	 Jean-Paul Sartre, Les mots, 29.
27	 De Bujanda, J.M. Index des livres interdits, XI, 1600-1966, (Cen-
tre d’études de la Renaissance-Université de Sherbrooke-Librairie Droz, 
2002).



Sartre y el psicoanálisis. ¿Por qué rechazó  
del inconsciente?

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp.  161-190

172

el director de cine, Huston, y lleva por título Freud: una 
pasión secreta,28 aunque por diferencias con éste, pidió que 
se omitiera de los créditos su nombre. No deja de llamar la 
atención que la especialista en Freud, Roudinesco afirme 
que a pesar de los límites del guión, “el Freud de Sartre era 
más verdadero que su modelo y menos ficticio que el que 
emanaba de la crónica de Jones [se refiere al biógrafo de 
Freud].”29 Como sea y como apunta Pontalis, la escritura 
del guión sobre Freud —por lo que implicó de lecturas y 
relecturas de la obra del psicoanalista, su biógrafo Jones y 
sus cartas— va a ser relevante en la final configuración de 
su relato autobiográfico y la redacción de su último gran 
texto, que fue sobre Flaubert: El idiota de la familia.30 
Ese acercamiento a la obra de Freud en la escritura de sus 
cuentos, novelas y relatos, así como el que realiza en las 
monografías que dedica a Baudelaire, Genet y Flaubert, 
complementa el estudio del psicoanálisis que Sartre realiza 
en su filosofía. 

No está de más afirmar que en sus relatos, ficciones y 
cuentos estamos en el nivel de la creación y el uso literario 
libre de las categorías del psicoanálisis, mientras que en 
la discusión filosófica, lo que tenemos es la elaboración 
de argumentos que sopesan su pertinencia y validez en el 
marco de la teoría ontológica y epistemológica sartreana. 
Las primeras discusiones filosóficas con el psicoanálisis 
se encuentran en las obras: La Trascendencia del ego, 
Bosquejo de una teoría de las emociones y Lo imaginario, 
que pueden ser interpretados como un preámbulo a El ser y 

28	 Jean-Paul Sartre, Freud. Un guión, trad. Ma. Concepción Gar-
cía-Lomas Pradera (Alianza Editorial, 1985).
29	 Élizabeth Roudinesco, Filósofos en la tormenta, 81.
30	 Jean-Bertrand Pontalis, “Prefacio. Guión Freud, guión Sartre“, 
en Jean-Paul Sartre, Freud. Un guión, Trad. Ma. Concepción García-Lo-
mas Pradera (Alianza Editorial, 1985), 20.



Sartre y el psicoanálisis. ¿Por qué rechazó  
del inconsciente?

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 161-190

173

la nada. Por este carácter preliminar, en la siguiente sección 
procedo a describiré la relevancia de la fenomenología y la 
ontología, así sea en sus rasgos generales, en El ser y la 
nada y por esa vía responder a la pregunta que planteé al 
inicio de este texto: ¿cuáles son los argumentos en los que 
se apoya Sartre para sostener que es absurdo que existe una 
cosa como el inconsciente?

Ontología, conciencia y rechazo del inconsciente

El ser y la nada se compone de una introducción, cuatro 
partes y las conclusiones.31 La primera parte se compone de 
dos capítulos y es quizá la más difícil por el nivel técnico y 
abstracto; la segunda y tercera, de tres capítulos cada una; 
y la última parte, de dos capítulos. Para tener en cuenta lo 
dilatado de la obra, en total suman más de 750 páginas (en 
la edición francesa de Gallimard). La última parte (cuarta), 
en la que en su capítulo segundo lleva por título “Hacer y 
tener”, se incluye un apartado denominado “El psicoanálisis 
existencial”, compuesto de unas veinte cuartillas, aunque 
en otras partes del libro hay referencias y discusiones con 
Freud y el psicoanálisis.32

En las primeras líneas de El ser y la nada, Sartre 
afirma que el pensamiento moderno había logrado un 
gran progreso al reducir el existente a la “serie de sus 
apariciones.”33 Según el autor, esto evitaba el clásico 
dualismo al que estaba sometida la filosofía: dentro/
afuera, interior/exterior, potencia/acto, esencia/apariencia 
y, se podría inferir, el dualismo del psicoanálisis, 

31	 Jean Paul Sartre, L’Être et le Néant.
32	 Para darlos una idea, la palabra Freud aparece 17 veces (inclui-
dos “freudismo” y otras derivas); mientras que “psicoanálisis”, 88 veces.
33	 Jean Paul Sartre, L’Être et le Néant, 11.



Sartre y el psicoanálisis. ¿Por qué rechazó  
del inconsciente?

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp.  161-190

174

consciente/inconsciente y pulsiones/razón. Siguiendo a la 
fenomenología, Sartre sostendrá que no hay una fuerza, 
noúmeno, energía, pulsión, esencia o flujo que se oculte 
tras el fenómeno: “El ser de un existente es, precisamente, 
lo que el existente parece.”34 La apariencia no oculta nada. 
La que aparece es lo que realmente es. El ser, pues, es y su 
ser aparece ante otro ser: el ser de la conciencia. De esta 
manera tenemos una primera configuración de la topografía 
regional del ser: el ser-en-sí, la cosa,  y el ser-para-sí, la 
conciencia.

Sartre crítica los empeños de cierta filosofía (que 
asocia con lo que denomina como “idealismo”) que 
pretende reducir el “ser al conocimiento”, cuando de lo que 
se trata es de asegurar primero “el ser del conocimiento,”35 
De acuerdo al filósofo, sostener que la conciencia funda el 
ser es sostener el conocimiento en aire, en una mera idea, 
en un idealismo sin fundamento. Por ello afirma: “el ser del 
conocimiento no puede ser medido por el conocimiento.”36 
Debe quedar claro el punto de su discusión: se trata de la 
primacía de la ontología sobre la epistemología, del ser 
sobre el conocer. Esto es clave, para comprender, como 
argumentamos más adelante, su filosofía y su rechazo 
a la premisa del inconsciente y sus modificaciones en la 
segunda tópica.

De esa manera tenemos, por un lado, el ser y, por el 
otro, la conciencia; si la conciencia no funda al ser ¿cuál 
puede ser entonces su relación? La respuesta la alcanza con 
apoyo en Husserl. En efecto, Sartre recuerda que para este 
filósofo, “la conciencia es conciencia de algo.”37 Lo cual 

34	 Ibid., 12.
35	 Ibid., 17.
36	 Ídem.
37	 Ibid., 26.



Sartre y el psicoanálisis. ¿Por qué rechazó  
del inconsciente?

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 161-190

175

significa que no es que la cosa esté allá, afuera, desvinculada, 
sin relación y la conciencia se encuentre adentro, en el otro 
extremo. No existe  un adentro de la conciencia (serpara-
sí) y un afuera de la cosa (ser-en-sí). De acuerdo a la 
fenomenología husserliana, “no hay conciencia que no sea 
posición de un objeto trascendente, o, si se prefiere, que la 
conciencia no tiene contenido.”38

Decir conciencia es también decir objeto; la 
conciencia no presupone una relación dualista, en la que 
primero se piensa y luego se capta el objeto, tampoco se 
trata de un objeto que se “represente” y esa representación 
más o menos coincida con un objeto externo. La conciencia 
ya apunta, está relacionada, orientada, señala, al objeto; 
digamos que conciencia y objeto mantienen una relación 
estructural, por ello el énfasis fenomenológico: “la 
conciencia es conciencia de algo”, donde la proposición 
“de” no es un mero artilugio formal y lingüístico, sino una 
relación efectiva y estructural. 

La conciencia no es un recipiente vacío que se llene 
con una cosa. No es una interioridad que salga para aprender 
un objeto externo y así lo “represente”. “La conciencia —
sostiene Sartre— es posicional en cuanto se trasciende para 
alcanzar un objeto, y se agota en esa posición misma.”39 
Por eso afirma que la conciencia es “transfenoménica”, es 
decir, implica una relación originaria entre el fenómeno de 
la conciencia y fenómeno del objeto. A esta “conciencia de 
algo”, Sartre la denomina conciencia posicional, conciencia 
reflexiva o conciencia tética.

Importa destacar que aunque la conciencia posicional 
implica el conocimiento de su objeto, lo que investiga 

38	 Ibid., 17.
39	 Ibid., 18.



Sartre y el psicoanálisis. ¿Por qué rechazó  
del inconsciente?

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp.  161-190

176

Sartre es una relación de ser a ser, que se encuentra en la 
base del conocimiento del ser y que de hecho posibilita ese 
conocimiento y su reflexión; es decir, el ser del conocimiento 
descansa, justamente por lo que acabamos de mencionar, 
en el carácter intencional o posicional de la conciencia. 
Debemos insistir en esto: para Sartre existe una radical 
primacía de lo ontológico sobre lo epistemológico, primero 
el ser y luego el conocimiento del ser. El libro El ser y la 
nada por eso es, como indica claramente el subtítulo, un 
“ensayo de ontología fenomenológica”.

Sin embargo, en relación con la conciencia y para 
evitar reincidir en el predominio de la epistemología, Sartre 
introduce una aclaración fundamental: “no toda conciencia 
es conocimiento.”40 Si toda conciencia se redujera al 
conocimiento, se recaería nuevamente en el dualismo del 
sujeto cognoscente y el objeto conocido, lo cual a su vez 
llevaría al siguiente dilema: para determinar esa relación del 
conocimiento (cognoscente-conocido), se requería a su vez 
de un tercero que conozca al cognoscente-conocido (una 
autoconciencia) y a su vez este tercero que conoce exigiría 
de una cuarta conciencia conocedora (una autoconciencia 
de la autoconciencia) y así hasta el infinito. Para Sartre este 
es otro motivo por el cual la conciencia no puede reducirse 
a la consciencia cognoscente-conocido que está en la base 
de la perspectiva epistemológica de la conciencia; es decir, 
el presupuesto de que existe un sujeto que conoce un objeto.

Es en este punto que Sartre postula que existe una 
conciencia primera, que no es conciencia de conocimiento, 
una conciencia que denomina como “no posicional”, “no 
tética” y que es una conciencia pre-reflexiva, en clara 
distinción a la conciencia posicional, tética o reflexiva. 
Según Sartre:

40	 Ídem.



Sartre y el psicoanálisis. ¿Por qué rechazó  
del inconsciente?

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 161-190

177

Empero, la condición necesaria y suficiente para 
que una conciencia cognoscente sea conocimiento 
de su objeto es que sea conciencia de sí misma 
como siendo ese conocimiento.41

En primer lugar, es importante señalar que no es que 
existan dos conciencias, como si la conciencia estuviera 
partida y fuera doble; se trata de la misma conciencia pero 
en diferente función y síntesis.  En segundo lugar, si esa 
conciencia primera no es conciencia cognoscente, ¿qué tipo 
de conciencia es? Se trata de la conciencia de ser conciencia, 
conciencia de sí misma. Antes que ser conciencia de algo, la 
conciencia debe ser conciencia de sí misma, pues—afirma 
Sartre— de otra manera sería una conciencia ignorante de 
sí, una conciencia inconsciente de sí, lo cual al filósofo le 
parecería absurdo una conciencia que no sea consciente, es 
decir, que se desconozca a sí misma. Tampoco se trata de 
una conciencia que se imponga como una forma externa 
a la conciencia cognoscente. Dicho de otra manera, para 
tener conciencia de la mesa es necesario ser consciente 
de ello, tener conciencia de esa conciencia de mesa (y 
no a la manera de un conocimiento, sino de una relación 
existencial). Sartre ejemplifica su argumento: “una mesa no 
está [sólo] en la conciencia… una mesa está en el espacio, 
junto a la ventana, etc.”42

Si esta conciencia de conciencia no es una conciencia 
al modo del “conocimiento de la conciencia”, ¿de qué tipo 
de conciencia hablamos? La respuesta de Sartre se mantiene 
en el plano ontológico: esa conciencia es conciencia de sí 
porque es conciencia de existir. Es el mismo existente que 
es consciente de sí por el mero hecho de existir y esto es más 
originario que el conocimiento reflexivo de la conciencia. Por 

41	 Ídem.
42	 Ibid., 17.



Sartre y el psicoanálisis. ¿Por qué rechazó  
del inconsciente?

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp.  161-190

178

ello, Sartre afirma que la conciencia primera, pre-reflexiva, 
no-posicional, no resulta de la “primacía del conocimiento”, 
ni de una “construcción lógica”, sino de “la primacía de 
la existencia sobre la esencia,”43 como después repetirá 
en su famosa conferencia del 29 de octubre de 1945, El 
existencialismo es un humanismo.44 Para hacer esa distinción, 
Sartre sugiere poner entre paréntesis el de de la conciencia 
para indicar esa diferencia entre la perspectiva posicional, 
en la que aún cree encontrar un residuo epistemológico, 
y la perspectiva no posicional de la conciencia, que es la 
que él sostiene como primaria, para así evitar recaer en la 
perspectiva epistemológica. Tipográficamente la diferencia 
se expresaría de la siguiente manera: de y (de); la primera 
para expresar la conciencia reflexiva o tética y la segunda 
para la pre-reflexiva o no tética.

Justamente porque se trata, como he estado 
insistiendo, de una relación ontológica, a esta conciencia de 
la mesa, que es la de la conciencia reflexiva, posicional, le 
es indispensable como su condición “necesaria y suficiente” 
la conciencia de sí, no-tética, no posicional o pre-reflexiva 
(que sería la conciencia (de) la mesa). De esta manera, a la 
“conciencia de algo” de la fenomenología husserliana, Sartre 
la complejizará con la “conciencia (de) algo”, creyendo, 
con ello, eliminar cualquier residuo epistemológico y 
restituyendo desde la misma raíz la primacía ontológica al 
tratarse de una relación de ser a ser, es decir, del ser de 
la conciencia al ser de la cosa y esta relación a su vez se 
apoya en la existencia, es decir, en la conciencia de existir, 
que no puede sustentarse en el conocimiento. Dicho de otra 
manera, la conciencia, en tanto que ser transfenoménico y 
translúcido, está atravesada de extremo a extremo por la 

43	 Ibid., 23.
44	 Jean Paul Sartre, El existencialismo es un humanismo, trad. Vic-
toria Praci (Edhasa, 2009), 29.



Sartre y el psicoanálisis. ¿Por qué rechazó  
del inconsciente?

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 161-190

179

existencia o en palabras de Sartre, “la conciencia es una 
plenitud de existencia.”45

De lo anterior se sigue una primera respuesta a la 
pregunta que motiva este texto: al nivel estructural no cabe 
una conciencia ignorante, inconsciente, representacional, 
dualista (sujeto/objeto del conocimiento), escindida entre 
pulsiones desconocidas y una razón autoconsciente, en la 
que se conozca una parte y se desconozca la otra, en la 
que una parte esté oscura y la otra iluminada, una parte 
inconsciente y otra consciente, una parte dividida entre el 
Ello y el Yo freudiano. Incluso en su Bosquejo de una teoría 
de las emociones critica el presupuesto psicoanalítico del 
inconsciente al compararlo con el noúmeno kantiano,46 
que también resulta incognoscible. Para contrastar más su 
propuesta con la del psicoanálisis freudiano remata con la 
siguiente afirmación: “El psicoanálisis existencial rechaza 
el postulado del inconsciente: el hecho psíquico es, para él, 
co-extensivo a la conciencia.”47

Para ejemplificar esta diferencia entre conciencia 
posicional y conciencia no posicional, entre reflexividad y 
no-reflexividad, Sartre recurre a un ejemplo: el de los 12 
cigarros.48 Primero, tengo la conciencia posicional de esos 
12 cigarrillos (recuérdese que lo que está en discusión no es 
una relación de conocimiento o representacional, sino de ser 
a ser, una relación trascendente). Pero este tener conciencia 
posicional de esos 12 cigarrillos (que sería la conciencia 
reflexiva, tética: “conciencia de 12 cigarrillos”) implica a su 
vez la conciencia no posicional o pre-reflexiva (de) los 12 

45	 Jean Paul Sartre, L’Être et le Néant, 22.
46	 Jean Paul Sartre, Bosquejo de una teoría de las emociones, trad. 
Mónica Acheroff (Alianza Editorial, 2012), 49.
47	 Jean Paul Sartre, L’Être et le Néant, 616.
48	 Ibid., 20.



Sartre y el psicoanálisis. ¿Por qué rechazó  
del inconsciente?

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp.  161-190

180

cigarrillos, porque no me pongo a hacer el ejercicio reflexivo 
de contar un cigarro y luego tener conciencia reflexiva de 
ese primer cigarro, para después contar un segundo cigarro 
y tener conciencia reflexiva de ese segundo cigarro, que se 
sumaría al primero en una nueva conciencia reflexiva y así 
hasta los 12 cigarros. Según Sartre la conciencia no procede 
de esa manera, no hace el ejercicio reflexivo de sumar cada 
cigarro y tener que recordar cada acto de suma, para llegar a 
decir “tengo 12 cigarros”; al contrario, la conciencia de los 
12 cigarros se funda en la conciencia pre-reflexiva de esa 
síntesis entre el ser de la conciencia y el ser de los cigarros 
y sobre ella descansa la conciencia reflexiva.

Existencia y libertad

Pero hay algo más que explicaría su rechazo al inconsciente: 
justamente porque la conciencia reflexiva se funda en la 
conciencia de existir (la conciencia no tética o no-reflexiva) 
también esa conciencia se traduce en la libertad. En efecto, 
para Sartre la “libertad es, pues, indistinguible de ser de la 
«realidad humana». El hombre no es primeramente para ser 
libre después: no hay diferencia entre el ser del hombre y su 
«ser-libre».”49 De acuerdo a esto, no es que primero se exista y 
luego, después de muchos esfuerzos, sacrificios y decisiones, 
se adquiera la libertad como en un segundo o tercer momento 
o movimiento. Esto es así porque para Sartre, así como la 
conciencia es conciencia de existir, la libertad también es un 
atributo ontológico de la existencia humana.

Y por ello, de acuerdo al autor, el sujeto está conde-
nado a decidir y a asumirse: “… existir es siempre asumir 
su ser.”50 Para el filósofo no hay forma de escapar a la elec-

49	 Ibid., 60.
50	 Jean Paul Sartre, Bosquejo de una teoría de las emociones, 18-19.



Sartre y el psicoanálisis. ¿Por qué rechazó  
del inconsciente?

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 161-190

181

ción; o, dicho de otra manera, sólo la muerte permite no 
decidir. Desde este ángulo, es decir, desde la síntesis que se 
da entre conciencia y libertad en la existencia se explica el 
radicalismo ontológico de Sartre cuando afirma que “el ser 
del para-sí es una aventura individual y la elección debe ser 
elección individual de un ser concreto.”51

Recordemos que en el primer apartado del capítulo 
II de la cuarta parte de El ser y la nada, Sartre desarrolla 
su “psicoanálisis existencial” y plantea sus similitudes y 
diferencias con lo que llama el psicoanálisis empírico.52 En 
ese parte describe alrededor de 8 aspectos en los que ambos 
coinciden y de entre ellos, destaco el siguiente: 

Ambos, el psicoanálisis empírico y el psicoanálisis 
existencial buscan una actitud fundamental en 
situación que no podría expresarse por definiciones 
simples y lógicas, puesto que es anterior a toda 
lógica, y que exige ser reconstruida según leyes de 
síntesis específicas. El psicoanálisis empírico trata 
de determinar el complejo, designación que de por 
sí indica la polivalencia de todas las significaciones 
implicadas. El psicoanálisis existencial trata de 
determinar la elección originaria.53

Como se aprecia del texto citado, ambos, psicoanálisis 
existencial y psicoanálisis empírico, buscan una actitud 
fundamental que pueda explicar las conductas humanas y 

51	 Jean Paul Sartre, L’Être et le Néant, 644. En esta ontología tam-
bién es importante la nada, pues es el atributo de la conciencia para 
develar la estructura del ser-para-si: aquel ser que “no es lo que es y es 
lo que no es” (Ibid., 402).
52	 Posiblemente el calificativo se debe a que considera el suyo como 
filosófico o, más exactamente, ontológico.
53	 Jean Paul Sartre, L’Être et le Néant, 616.



Sartre y el psicoanálisis. ¿Por qué rechazó  
del inconsciente?

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp.  161-190

182

esa explicación no la encuentran en “definiciones simples y 
lógicas, puesto que [son] anterior(es) a toda lógica”. No se trata 
pues ni de conocimiento en el sentido de una autoconciencia 
ni de razonamientos construidos mediante la lógica ni de 
un saber científico que presupone un sujeto y un objeto. De 
acuerdo a Sartre, en el caso del “psicoanálisis empírico,” ese 
último fundamento lo encuentra en el complejo. 

Pero como apuntan algunos autores,54 ese concepto 
del complejo en realidad fue criticado por el mismo Freud 
y terminó siendo poco fructífero en el psicoanálisis (con 
excepción de algunos usos específicos, en las que se 
hace referencia, por ejemplo, al “complejo de Edipo”, 
al “complejo de castración”, etc.). En efecto, sobre esto, 
Freud afirma en Contribución a la historia del movimiento 
psicoanalítico que el complejo se convirtió en una “palabra 
cómoda” y con “un empleo tan abusivo en perjuicio de 
formaciones conceptuales más precisas.”55

Sartre, en cambio, sostenía que su propuesta de buscar 
una actitud central que diera cuenta de los comportamientos 
humanos había que buscarla en la “elección originaria”, es 
decir, en la libertad. Como lo mencionamos en el caso de 
su cuento La infancia de un jefe y su relato autobiográfico, 
Las palabras, no es que el autor niegue que existan esa 
afecciones (neurosis, narcicismo, relaciones edípicas, 
libido, pulsiones, etc.), sino que el problema era determinar, 
desde el punto de vista filosófico, cómo se relacionan con 
la elección fundamental y qué hace el individuo con ellas. 
Si en sus cuentos y relatos hace un uso literario y ficcional 
para comprender el carácter de los personajes, en El Ser y 

54	 Jean Laplanche y Jean-Bertrand Pontalis, Diccionario de Psicoa-
nálisis, trad. Fernando Gimeno (Paidós, 2016), 56.
55	 Sigmund Freud, Obras completas, volumen XIV, trad. José Etche-
verry (Amorrortu, 2012), 28.



Sartre y el psicoanálisis. ¿Por qué rechazó  
del inconsciente?

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 161-190

183

la nada intenta dar una explicación filosófica y racional, 
como cartesiano que era.56 Para Sartre, la explicación 
filosófica de estos fenómenos no habría que encontrarla 
en el inconsciente sino en la mala fe, como bien señalan 
algunos intérpretes.57

Según el filósofo, en la mala fe “se trata de 
enmascarar una verdad desagradable o de presentar como 
verdad un error agradable.”58 Sartre pone el ejemplo del 
cleptómano de libros,59 que obra de mala fe al reputar 
su comportamiento a ciegos e inconscientes impulsos, 
cuando su misma conciencia pre-reflexiva o no posicional 
es consciente de esa elección (recordemos que en Sartre 
existe la conciencia reflexiva y la pre-reflexiva) y en la 
medida en que la consciencia es traslúcida y co-extensiva 
a la existencia no puede ocultarse nada (a lo sumo, si lo 
hace, se auto engaña). Por ello, en la mala fe la conciencia 
sigue siendo consciente de sí misma, existe “una captación 
pre-reflexiva (de) la conciencia como realizándose de mala 
fe”, pero lo que sucede es que el cleptómano se engaña sí 
mismo.60

Para ilustrar la “elección originaria” Sartre pone el 
ejemplo de Flaubert.61 Flaubert, nos dice, pasaba por tener 
“una gran ambición”. Esa ambición puede deberse a una 
pulsión, a una insatisfacción sexual, a un deseo sublimado, 
lo que es tanto como decir que es una contingencia; es 

56	 Sartre afirmaba que estudiaba “bajo el signo de Descartes” (cita-
do en Cohen-Solal, 139).
57	 Élizabeth Roudinesco, Filósofos en la tormenta, 65; Jean-Ber-
trand Pontalis, “Prefacio”, 16.
58	 Jean Paul Sartre, L’Être et le Néant, 83.
59	 Ibid., 85.
60	 Ibid., 83.
61	 Ibid., 605.



Sartre y el psicoanálisis. ¿Por qué rechazó  
del inconsciente?

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp.  161-190

184

decir, desde esta interpretación, las razones por las que 
alguien se vuelve ambicioso varían; en cambio, para Sartre, 
lo más importante para interpretar esa rasgo es saber qué 
hizo Flaubert con esa ambición; es decir qué elecciones 
fundamentales y particulares estuvieron en juego para que 
Flaubert devenga lo que es. Por supuesto, esa elección 
fundamental implica un proyecto o una totalidad de ser. 
Según Sartre esa ambición o cualquier otro deseo o impulso, 
sólo pueden entenderse en el marco de la “totalidad de su 
impulso hacia el ser, su relación original consigo mismo, 
con el mundo y con el otro, en la unidad de sus relaciones 
internas y de un proyecto [o elección] fundamental.”62

Se advierte que mientras el psicoanálisis destaca 
la relevancia del pasado y las pulsiones (de esto darían 
cuenta el complejo de Edipo, las neurosis, los sueños, etc.), 
Sartre hace girar el comportamiento en torno al futuro y 
la elección fundamental. Es desde el futuro que el pasado 
y las pulsiones adquieren su sentido y explicación. Para 
Sartre ningún pasado determina nuestra elección; es más 
bien la elección fundamental, que viene de la lejanía y que 
aun no es, la que se vuelve determinante y dota de sentido 
a cada decisión.

¿De qué se trata entonces en esa elección o proyecto 
fundamental que daría cuenta tanto del comportamiento 
como del rechazo del inconsciente por parte de Sartre? 
Primero, no debemos de confundir la libertad descrita por 
Sartre con otras concepciones, como la del liberalismo 
y la del anarquismo. No estamos en el plano político, 
económico, epistemológico ni, por el momento, ético; 
aunque pueda tener sus repercusiones. Segundo, Sartre 
define la elección fundamental o libertad como “conciencia 
de ser”. Para comprender esta idea es central retomar su 

62	 Ibid., 608.



Sartre y el psicoanálisis. ¿Por qué rechazó  
del inconsciente?

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 161-190

185

concepción de la conciencia, que párrafos arriba describí. 
He mencionado la diferencia entre la conciencia posicional 
y la no posicional y cómo ésta última es la conciencia de 
sí misma (por ejemplo, mi conciencia es conciencia de sí 
misma cuando estoy escribiendo este texto sobre Sartre). 
Pero esa conciencia que es también conciencia de existir 
se entera de su libertad justamente por su existencia. Para 
Sartre no puede haber una existencia que no sea conciencia 
de sí, de la misma manera que toda conciencia es conciencia 
de existir. Por esto Sartre afirma, quizá con una expresión 
poco afortunada, que “elección y conciencia son una y la 
misma cosa.”63

Con lo anterior debe quedar claro que la libertad que 
está analizando Sartre está inscrita en la “comprensión 
ontológica de la libertad.”64 Es una libertad que le es inherente 
a la existencia humana, de la misma manea que a la existencia 
le es inseparable la conciencia. Por eso, existir es elegir y 
elegir es existir. Y por lo mismo, el ser humano no tiene 
escapatoria y está condenado a elegir y aún la no elección 
es una elección; de aquí se entiende la responsabilidad con 
la que los seres humanos cargan, porque su única condena 
es la obligación de elegir (y de aquí también la angustia y la 
mala fe como conductas de huida).

Pero esta libertad ontológica no es etérea o como si 
sobrevolara, es decir, no es una “contingencia caprichosa, 
ilegal, gratuita e incomprensible”;65 es parte de la estructura 

63	 Ibid., 506. Pregunta, ¿puede haber una existencia que no sea 
conciencia de sí? Es posible, por ejemplo, quien se encuentre en estado 
vegetativo. Pero en este caso, ya no sería un para-sí, sino un ser-en-sí; 
aunque de una forma peculiar porque seguiría siendo un ser-para-otro 
para ciertas las subjetividades vivas.
64	 Ibid., 521.
65	 Ibid., 497.



Sartre y el psicoanálisis. ¿Por qué rechazó  
del inconsciente?

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp.  161-190

186

del ser: el ser-en-el-mundo, por eso es una libertad situada; 
situada en relación al ser-en-sí, con relación al ser-para-
otros y situada en un mundo —no cualquier mundo sino 
este mundo y no otro. Por situación además tampoco 
debe entenderse una abstracción sino que tiene también su 
concreción en dos elementos: por un lado, las “estructuras 
de la situación”, que consisten en el sitio, el cuerpo, el 
pasado, las posición que se ocupa y las relaciones con la 
otredad; por el otro, los “estratos de realidad”, con lo que 
Sartre refiere al conjunto de objetos significantes.66 La 
libertad, pues tiene una estructura ontológica que la define. 
A esta libertad se refiere Sartre como “elección originaria”.

Palabras finales

En la medida en que Sartre hace coincidir la libertad con la 
existencia, en el sentido de que el existente, por el simple 
hecho de existir, debe elegir y dado que esa misma existencia 
se entera de su conciencia justamente por su existencia, en 
esa misma medida rechaza cualquier posibilidad de una 
conciencia que no sea consciente de sí; de ahí que postular 
el inconsciente le parece absurdo. Por eso, decía más 
arriba, para Sartre se trata de una consciencia translucida y 
transfenóménica. Pero también por esto mismo se aprecia 
la diferencia entre una ontología del ser, que es lo que 
intenta hacer Sartre y una analítica del aparato psíquico, 
como Freud la desarrolló. Aunque Freud y el psicoanálisis 
han tenido gran repercusión en la filosofía, es importante 
tener en cuenta ese desnivel, pues si bien Freud cuenta con 
un conjunto de textos sobre metapsicología, que a decir de 
Strachey (2012, 101) constituyen su teoría o filosofía, su 
objetivo sigue siendo comprender la psiquis humana.

66	 Para el análisis de estas estructuras y estratos, Enrique G. Galle-
gos, Sartre y la filosofía de la subjetivación, 94-95.



Sartre y el psicoanálisis. ¿Por qué rechazó  
del inconsciente?

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 161-190

187

En resumen, con los argumentos desarrollados se 
entiende por qué Sartre rechaza el inconsciente; para decirlo 
concisamente: porque el existente, en tanto ser consciente, 
no puede no ser libre. En función de esos argumentos es 
imposible no pensar que a pesar de cierto individualismo 
filosófico (“el ser es una aventura individual”), la filosofía 
de Sartre es de una belleza, comprensión y generosidad 
para con el ser humano porque sitúa en su estructura 
ontológica la libertad. Pero también implica una enorme 
responsabilidad porque el sujeto está condenado a tomar 
elecciones, lo quiera o no, le guste o no, lo acepte o no. Si 
es responsable de sus elecciones amorosas, de sus vínculos 
afectivos, también lo es de su adicción al juego y de su 
néurosis. Y si no acepta esa condición existencial es porque 
actúa de mala fe.

Empero, esta generosidad para con la condición 
humana se torna problemática, justamente por descansar en 
una libertad radical, porque puede tener el efecto de pasar por 
alto las estructuras sociales y económicas que condicionan 
el comportamiento. En la fase actual neoliberal, los 
agenciamientos subjetivos que descansan en una ontología 
individualista corren el riesgo de volverse apologistas 
del capitalismo y apuntalar la atomización social, el 
sometimiento de la vida al valor de cambio, el individualismo, 
el emprendimiento, la desregulación del trabajo y la crisis 
climática, como paradójicamente sucede con ciertos discursos 
de la cultura posmoderna y del posestructuralismo. Pero 
cuando Sartre gire al marxismo a finales de los años cincuenta, 
y lo califique como “l´indépassable philosophie de notre temps 
[la filosofía insuperable de nuestro tiempo]”en su Crítica de 
la razón dialéctica,67 tratará de combatir ese individualismo 

67	 Jean Paul Sartre, Critique de la raison dialectique I (Gallimard, 
1985), 14.



Sartre y el psicoanálisis. ¿Por qué rechazó  
del inconsciente?

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp.  161-190

188

ontologizante con una mirada más histórica y colectiva. 
Pasará de la radical conciencia existencial transfenoménica y 
responsabilidad individual a la búsqueda de lo colectivo (sin 
ahogar la libertad). Hoy sabemos lo mucho que significa ese 
juicio y la urgencia de reflexionar a contraluz de los tiempos 
críticos que vivimos desde el inicio del neoliberalismo, que 
más o menos coincide con la muerte de Sartre en 1980. Pero 
esta es otra historia que es imposible describir en este lugar 
por razones de espacio y elaboración categorial.

Bibliografía

Bergson, Henri. Ensayo sobre los datos inmediatos de la 
conciencia. Traducido por Juan Miguel Palacios. Ediciones 
Sígueme, 1999.

Cohen-Solal, Annie. Sartre: 1905-1980. Gallimard, 1999.

Contat, Michel y Rybalka, Michel. Les écrits de Sartre. 
Chronologie, bibliographie, commentée. Gallimard, 1970.

De Bujanda, J.M. Index des livres interdits, XI, 1600-
1966. Centre d’études de la Renaissance, Université de 
Sherbrooke-Librairie Droz, 2002.

Freud, Sigmund. “Contribución a la historia del movimiento 
psicoanalítico.” En Obras completas, volumen XIV. 
Traducido por José Etcheverry. Amorrortu, 2012, 7-64.

Freud, Sigmund. “El yo y el ello.”. En Obras completas, 
vol. XIX. Traducido por José Etcheverry. Amorrortu, 2011, 
13-63.

Gallegos, Enrique G. Sartre y la filosofía de la subjetivación. 
Universidad Autónoma Metropolitana-C, 2021.

Heidegger, Martin. Ser y tiempo. Traducido por Jorge 
Eduardo Rivera. Trotta, 2006.



Sartre y el psicoanálisis. ¿Por qué rechazó  
del inconsciente?

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 161-190

189

Husserl, Edmund. Ideas relativas a una fenomenología 
pura y una filosofía fenomenológica. Traducido por José 
Gaos. Fondo de Cultura Económica, 1997.

Laplanche, Jean y Pontalis, Jean-Bertrand. Diccionario de 
Psicoanálisis. Traducido por Fernando Gimeno. Paidós, 
2016.

Moran, Dermot. Introducción a la fenomenología. 
Traducido por Francisco Castro y Pablo Lazo. Anthropos-
UAM, 2011.

Pontalis, Jean-Bertrand. “Prefacio. Guión Freud, guión 
Sartre”. En Jean-Paul Sartre. Freud. Un guión. Traducido 
por Ma. Concepción García-Lomas Pradera. Alianza 
Editorial, 1985, 9-23.

Roudinesco, Élizabeth. Filósofos en la tormenta. Traducido 
por Sandra Garzonio. Fondo de Cultura Económica, 2009.

Sartre, Jean-Paul, Freud. Un guión. Traducido por Ma. 
Concepción García-Lomas Pradera. Alianza Editorial, 1985.

Sartre, Jean-Paul. Bosquejo de una teoría de las emociones. 
Traducido por Mónica Acheroff. Alianza Editorial, 2012.

Sartre, Jean-Paul. Critique de la raison dialectique I. 
Gallimard, 1985.

Sartre, Jean-Paul. El existencialismo es un humanismo. 
Traducido por Victoria Praci. Edhasa, 2009.

Sartre, Jean-Paul. El idiota de la familia. Gustavo Flaubert 
desde 1821 a 1857. Editorial Tiempo Contemporáneo, 
1975.

Sartre, Jean-Paul. La imaginación. Traducido por Carmen 
Dragonetti. Serpe, 1984.

Sartre, Jean-Paul. La nausée. Gallimard, 2011



Sartre y el psicoanálisis. ¿Por qué rechazó  
del inconsciente?

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp.  161-190

190

Sartre, Jean-Paul. La trascendencia del ego. Traducido por 
Miguel García-Baró. Síntesis, 2003.

Sartre, Jean-Paul. Le mur. Gallimard, 2012.

Sartre, Jean-Paul. Les mots. Gallimard, 2011

Sartre, Jean-Paul. L’Être et le Néant. Essai d’ontologie 
phénoménologique. Gallimard, 2006.

Sartre, Jean-Paul. Lo imaginario. Psicología fenomenología 
de la imaginación. Traducido por Manuel Lamana. Losada, 
2005.

Serrano, Agustín. “Prólogo. Acerca de la incierta 
desaparición del yo.” En Jean-Paul Sartre,  La trascendencia 
del ego. Traducido por Miguel García-Baró. Síntesis, 2003.

Strachey, James. “Nota introductoria”. En Sigmund Freud 
en Obras completas, volumen XIV. Traducido por José 
Etcheverry. Amorrortu, 2012, 101-104.

Vauday, Patrick. “Sartre: reverso de la fenomenología”. En 
Jean-Paul Sartre, actualidad de un pensamiento. Coihue, 
2005, 61-68.

Wald Lasowski, Aliocha. Jean-Paul Sartre, une 
introduction. Pocket, 2011.



Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 191-228

191

El significado: entre las redes de la lógica  
y la experiencia

Meaning: in the network of logic and experience

Le sens: au sein du réseau de la logique  
et de l’expérience

Rosa Elia Rubí Bernal1

Alberto Jorge Falcón Albarrán2

Resumen: Las teorías que abordan la construcción del significado 
lingüístico han evolucionado de manera complementaria y con-
trastante a lo largo del tiempo. Mientras la semántica formal conci-
be el significado como una relación lógica y estable entre signos y 
referentes, la semántica cognitiva enfatiza la influencia de la expe-
riencia, la percepción y el contexto en su formación. Este diálogo 
entre perspectivas ha enriquecido la comprensión del significado, 
revelando su carácter dinámico y su dependencia de las capacida-
des cognitivas y del entorno. En esta línea, la teoría de las redes 
léxicas plantea una visión innovadora, entendiendo el significado 
como un fenómeno emergente de las relaciones estructurales y 
cognitivas entre unidades léxicas. Este trabajo sostiene que dichas 
redes constituyen un marco pertinente para explicar cómo el signi-

1	 Universidad Autónoma del Estado de Morelos, Cuernavaca, Morelos.
2	 Universidad Autónoma del Estado de Morelos, Cuernavaca, Morelos.



El significado: entre las redes de la lógica  
y la experiencia

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp.  191-228

192

ficado se adapta y transforma en función de las experiencias y per-
files cognitivos, proponiendo una filosofía del lenguaje ampliada 
que integre los aportes de los enfoques formales y cognitivos para 
abrir nuevas vías de estudio interdisciplinario.

Palabras clave: Construcción del significado, semántica 
cognitiva, redes léxicas, filosofía del lenguaje, procesamiento 
semántico, relaciones conceptuales, teoría del significado.

Abstract: Theories on the construction of linguistic meaning have 
been evolving, complementing, and contrasting with one another. 
While formal semantics conceives meaning as a logical and 
stable relation between signs and referents, cognitive semantics 
highlights the influence of experience, perception, and context 
in its formation. This dialogue between approaches has enriched 
the understanding of meaning, revealing its dynamic nature and 
dependence on cognitive capacities and the environment. Within 
this framework, the theory of lexical networks offers an innovative 
view that conceives meaning as an emergent phenomenon resulting 
from the structural and cognitive relationships among lexical 
units. In this sense, this article argues that these networks enable 
us to understand how meaning adapts and transforms based on 
experiences and cognitive capacities, and proposes an expanded 
philosophy of language that integrates formal and cognitive 
approaches, opening new paths for the interdisciplinary study of 
meaning.

Key words: Cognitive semantics, lexical networks, philosophy 
of language, semantic processing, conceptual relations, theory 
of meaning.

Résumé: Les théories portant sur la construction du sens 
linguistique ont évolué au fil du temps, dans un mouvement à la 
fois complémentaire et contrasté. Alors que la sémantique formelle 
conçoit le sens comme une relation logique et stable entre signes 
et référents, la sémantique cognitive met en lumière l’influence 
déterminante de l’expérience, de la perception et du contexte 
dans sa formation. Ce dialogue entre perspectives a enrichi la 
compréhension du sens, en révélant son caractère dynamique et sa 



El significado: entre las redes de la lógica  
y la experiencia

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 191-228

193

dépendance aux capacités cognitives ainsi qu’à l’environnement. 
Dans cette perspective, la théorie des réseaux lexicaux propose 
une approche novatrice, considérant le sens comme un phénomène 
émergent des relations structurelles et cognitives entre unités 
lexicales. Cet article soutient que ces réseaux constituent un cadre 
pertinent pour expliquer comment le sens s’adapte et se transforme 
en fonction des expériences et des profils cognitifs, et propose une 
philosophie du langage élargie intégrant les apports des approches 
formelles et cognitives, afin d’ouvrir de nouvelles voies à l’étude 
interdisciplinaire du sens.

Mots-clés: Construction du sens, sémantique cognitive, réseaux 
lexicaux, philosophie du langage, traitement sémantique, 
relations conceptuelles, théorie du sens.



El significado: entre las redes de la lógica  
y la experiencia

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp.  191-228

194

Introducción

¿De qué está constituido el significado lingüístico? ¿Son los 
significados una entidad fija sólo en espera de ser capturada? 
¿O debemos concebir al significado lingüístico más bien como 
una experiencia dependiente del organismo y las capacidades 
cognitivas de quien lo experimenta? Tradicionalmente, 
el significado ha sido concebido como una relación lógica 
entre signos y referentes, regida por condiciones de verdad 
y estructuras abstractas. En este contexto, en la semántica 
veritativo-condicional, desarrollada por Frege,3 Russell4 
y posteriormente formalizada por Tarski5 y Montague,6 se 
entiende al significado como una función de verdad, en donde 
las oraciones se interpretaban en relación con su capacidad 
para ser verdaderas o falsas en determinados modelos del 
mundo. Sin embargo, esta perspectiva lógica es la pauta a 
otras perspectivas que atienden fenómenos del lenguaje 
natural como la polisemia, la ambigüedad, la metáfora, y 
la variabilidad del significado en contextos reales de uso. 
Complementariamente,  desde la semántica cognitiva, 
impulsada por autores como Lakoff,7 Langacker8 y Talmy,9 

3	  Gottlob Frege, “Über Sinn und Bedeutung”, Zeitschrift für Philosophie 
und philosophische Kritik 100, (1982): 25-50.
4	  Russell, Bertrand Rusell, “On denoting”, Mind 14, no. 56 (1908): 479-
493.
5	  Alfred, Tarski, “The semantic conception of truth and the foundations 
of semantics”, Philosophy and Phenomenological Research 4, no. 3 (1944): 341-
376.
6	  Richard Montague, “Universal Grammar” Theoria 36, no. 3 (1970): 
373-398.
7	  George Lakoff y Mark Johnson, Philosophy in the Flesh: The Embodied 
Mind and Its Challenge to Western Thought (Basic Books, 1999).
8	  Ronald W Langacker, Foundations of Cognitive Grammar: Theoretical 
Prerequisites (Stanford University Press, 1987).
9	  Leonard Talmy, “Lexicalization Patterns: Semantic Structure in Lexical 
Forms.”, en Language Typology and Syntactic Description, Vol. 3: Grammatical 



El significado: entre las redes de la lógica  
y la experiencia

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 191-228

195

se propone que el significado no debe analizarse únicamente 
como un sistema lógico, sino como un sistema conceptual 
estrechamente ligado a la percepción, la experiencia 
corporal y la categorización. Los criterios propuestos desde 
la semántica cognitiva no sólo complementan lo que debe 
considerarse un análisis semántico adecuado, sino que 
exigen una reconsideración de la propia naturaleza de la 
semántica: ya no como una teoría del significado abstracto 
y descontextualizado, sino como una teoría que refleja 
la estructura conceptual del pensamiento humano, su 
variabilidad contextual y su anclaje en la experiencia.

Como parte de la semántica cognitiva, la teoría 
de redes léxicas representa una evolución en la tradición 
semántica, al proponer una visión estructurada, relacional 
y cognitivamente motivada del significado léxico. Lejos 
de concebir las palabras como entidades aisladas con 
significados fijos, esta teoría parte de la idea de que el 
significado surge de las relaciones que las palabras mantienen 
entre sí dentro de una red conceptual organizada. Las redes 
léxicas permiten representar las conexiones semánticas, 
asociativas y categoriales que existen entre los elementos 
del léxico mental, y han demostrado ser especialmente útiles 
para describir la organización del conocimiento lingüístico 
en poblaciones diversas, incluyendo infantes en desarrollo 
y personas con trastornos del lenguaje. La noción de red 
léxica es una herramienta clave para describir cómo se 
organizan, relacionan y transforman los significados dentro 
del léxico mental, abriendo nuevas posibilidades tanto para 
la investigación teórica como para su aplicación en contextos 
educativos y clínicos. Además, el análisis de la dinámica y 
estructura de las redes léxicas permite también apreciar 
las diferencias en la naturaleza de los significados según 

Categories and the Lexicon, editado por Timothy Shopen, 57–149. (Cambridge 
University Press, 1985).



El significado: entre las redes de la lógica  
y la experiencia

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp.  191-228

196

la entidad mental que los construye, dados, ya sea por su 
contexto y experiencias o por sus capacidades cognitivas. 

Este manuscrito deriva de la transformación de la 
teoría del significado para preguntar ¿cómo se organiza 
el significado cuando consideramos no solo los principios 
universales de la cognición humana, sino también la 
experiencia y la diversidad? 

Las redes léxicas, entendidas como estructuras 
emergentes que articulan memoria, atención, categorización 
y experiencia, ofrecen una herramienta poderosa para 
explorar esta cuestión. No sólo describen cómo se 
distribuye el significado en la mente, sino que revelan cómo 
se adapta a diferentes perfiles cognitivos, como lo muestran 
las relaciones temáticas observadas en el lexicón de las 
personas con síndrome de Down. 10

A partir de lo anterior, se propondrá que el significado 
debe entenderse como una propiedad emergente de sistemas 
complejos, moldeada por la experiencia, y sensible a la 
variación cognitiva. Esta perspectiva no busca reemplazar 
los modelos existentes, sino situarlos dentro de una filosofía 
del lenguaje más amplia, capaz de integrar las aportaciones 
de la semántica formal, la psicolingüística y las ciencias 
cognitivas contemporáneas.

El formalismo lógico y la semántica cognitiva

La semántica clásica define el significado de las expresiones 
lingüísticas mediante herramientas de la lógica formal y la 
teoría de conjuntos, proporcionando así una teoría precisa 

10	  Rosa Rubí y Alberto Falcón, “Lexical Organization in Spanish-Spea-
king Children with Down Syndrome: Thematic and Taxonomic Relations”, Pós-
ter presentado en el 2024 ICIS, Biennial International Congress of Infant Studies 
(Glasgow, Scotland, 4-6 de julio 2024).



El significado: entre las redes de la lógica  
y la experiencia

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 191-228

197

y sistemática del significado aplicable tanto a los lenguajes 
formales como al lenguaje natural. 

Frege11 propone la distinción entre sentido (Sinn) y 
referencia (Bedeutung), y sostuvo que el significado de una 
oración completa reside en su valor de verdad. Bertrand 
Russell,12 por su parte, propone el análisis lógico para 
la resolución de las ambigüedades del lenguaje natural. 
Tarski13 propuso una teoría semántica de la verdad basada 
en condiciones de verdad, definiendo con rigor formal qué 
significa que una oración sea verdadera en un lenguaje 
dado. Finalmente, Rudolf Carnap14 aplica una lógica modal 
y semántica intencional en su intento por sistematizar la 
semántica de los lenguajes formales.

Una de las características de la semántica clásica 
es el un conjunto de restricciones de adecuación, como la 
caracterización de relaciones entre palabras (sinonimia, 
antonimia, hiponimia) y relaciones lógicas entre oraciones 
(implicación, contradicción). Este enfoque ha llevado 
a una visión de la semántica como una forma de lógica. 
Por otro lado, la semántica clásica sostiene varios 
principios centrales: el referencialismo (las palabras 
adquieren significado al referirse a entidades del mundo), 
la composicionalidad (el significado de una expresión 
compleja depende del significado de sus partes), y la idea de 
que el lenguaje puede modelarse como una lógica aplicada. 

El enfoque propuesto por la semántica clásica ofrece 
claras aportaciones en cuanto a su análisis,  características 

11	  Frege, “Über Sinn und Bedeutung”, 25-50.
12	  Russell, “On denoting”, 479-493.
13	  Tarski, “The semantic conception of truth and the foundations of se-
mantics”, 341-376.
14	  Rudolf Carnap, Meaning and Necessity: A Study in Semantics and Modal 
Logic (University of Chicago Press, 1947).



El significado: entre las redes de la lógica  
y la experiencia

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp.  191-228

198

y restricciones. Asimismo, sus aplicaciones incluyen la 
lingüística formal (especialmente en los trabajos de Richard 
Montague),15 la filosofía analítica, y la inteligencia artificial. 
Sin embargo, sus limitaciones han sido también evidentes: 
no aborda adecuadamente fenómenos como la ambigüedad, 
la metáfora o la variación prototípica, y subestima el papel 
del contexto, el cuerpo y la cultura en la construcción del 
significado.

Desde la semántica clásica, las categorías lingüísticas 
son concebidas como conjuntos definidos por condiciones 
necesarias y suficientes. Bajo este paradigma, de clara 
inspiración aristotélica, se asume que cada palabra posee un 
significado estable y que los conceptos pueden delimitarse 
con precisión lógica. Sin embargo, investigaciones sobre 
el desarrollo como las de Rosh16 han mostrado que las 
categorías humanas no se estructuran con base en reglas fijas, 
sino que se organizan en torno a prototipos: miembros más 
representativos de una categoría que funcionan como puntos 
de referencia cognitiva para clasificar otros elementos. A 
través de experimentos con tareas de clasificación, Rosch 
encontró que los sujetos no trataban todos los miembros 
de una categoría como equivalentes. Por ejemplo, dentro 
de la categoría ave, conceptos como petirrojo o gorrión se 
consideraban más “típicos” que pingüino o avestruz, a pesar 
de que todos pertenecen formalmente al mismo grupo. Este 
tipo de investigaciones, complementa con la teoría clásica, 
mostrando que la pertenencia categorial es gradual y no 
dicotómica, y que la estructura semántica refleja tanto la 
experiencia como la percepción del hablante, no reducible 
a estructuras lógicas abstractas. 

15	  Montague, “Universal Grammar”, 373-398.
16	  Rosch, Eleanor, “Cognitive representations of semantic categories”, 
Journal of Experimental Psychology: General 104, no. 3 (1975): 192-233.



El significado: entre las redes de la lógica  
y la experiencia

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 191-228

199

En este mismo sentido, Lakoff y Johnson,17 quienes 
muestran que muchas nociones del pensamiento humano 
—incluidas las más abstractas como el tiempo, la causa, la 
moral o el poder— se construyen sobre la base de metáforas 
conceptuales que transfieren estructura desde dominios 
concretos (como el espacio o el cuerpo) hacia dominios 
abstractos. Estas metáforas, lejos de ser meros adornos 
poéticos, organizan sistemáticamente las redes semánticas del 
pensamiento y el lenguaje. Por ejemplo, la metáfora conceptual 
“el tiempo es dinero” organiza expresiones como “perder 
tiempo”, “invertir tiempo” o “ahorrar tiempo”, mostrando 
cómo una red semántica puede estructurar la manera en que 
pensamos y hablamos sobre nociones temporales. En este 
modelo, los significados no son estáticos ni universales; están 
relacionalmente definidos y contextualmente activados. Una 
palabra como banco puede activar redes distintas según el 
entorno en que aparece (institución financiera, objeto para 
sentarse), y su interpretación dependerá de las conexiones 
conceptuales relevantes en cada caso. Esta flexibilidad 
también se manifiesta en la organización léxica de los 
hablantes, cuyas redes semánticas se configuran de manera 
única según su historia cognitiva, social y cultural.

La semántica cognitiva propone, entonces, un modelo 
basado en prototipos, en el cual los miembros de una 
categoría no tienen todos el mismo estatus (por ejemplo, 
pingüino vs. gorrión). Esta organización semántica, radial 
y centrada en ejemplares prototípicos, se aleja de la lógica 
binaria y refleja la estructura del conocimiento humano. 
Desde el enfoque de las redes léxicas se puede asumir que 
el vocabulario mental se estructura no sólo por relaciones 
lógicas o taxonómicas, sino también por asociaciones 

17	  Lakoff y Johnson, Philosophy in the Flesh: The Embodied Mind and Its 
Challenge to Western Thought.



El significado: entre las redes de la lógica  
y la experiencia

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp.  191-228

200

temáticas, prototípicas y metafóricas, que reflejan la 
complejidad de la experiencia humana.

Los significados lingüísticos se pueden comprender 
dentro de marcos de experiencia o frames, que son estructuras 
cognitivas que organizan nuestro conocimiento sobre 
situaciones típicas.18 Por ejemplo, el marco de “comer en un 
restaurante” incluye roles como cliente, mesero, comida, menú, 
cuenta, etc. Este tipo de estructuras permite comprender cómo 
palabras diferentes activan partes de un mismo esquema y se 
interpretan en función de ese contexto conceptual compartido. 
Así, el significado no se reduce a definiciones formales, sino 
que se activa mediante redes de conocimiento. 

Otro criterio importante para la adecuación 
semántica19,20 muestra la necesidad de incorporar el 
estudio de los esquemas de imágenes y las relaciones 
entre ellos en la semántica. Los esquemas de imágenes 
son estructuras pre-conceptuales dinámicas que surgen de 
nuestras interacciones corporales y experiencias espaciales. 
Por ejemplo, el criterio de la relación semántica,21,22 exige 
que todas las regularidades que gobiernan las relaciones 
entre significados se puedan establecer en términos 
completamente generales. La aplicación de este criterio, 
particularmente al estudio de la estructura semántica interna 
de elementos léxicos polisémicos, ha llevado a una línea 
principal de investigación contemporánea en semántica: la 
teoría de redes léxicas.

18	  Charles J Fillmore, “Frame Semantics”, en Linguistics in the Morning 
Calm, 111-137. (Hanshin,1982).
19	  Langacker, Foundations of Cognitive Grammar: Theoretical Prerequisites. 
20	  Talmy, “Lexicalization Patterns: Semantic Structure in Lexical Forms”.
21	  Beth Levin Brugman, “Story of Over”, (PhD diss., University of Califor-
nia, Berkeley, 1981).
22	  Beth Levin Brugman, “The Story of Over: Polysemy, Semantics, and the 
Structure of the Lexicon” (PhD diss., University of California, 1984).



El significado: entre las redes de la lógica  
y la experiencia

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 191-228

201

Las redes léxicas: una teoría del significado

La concepción de las redes léxicas en la semántica 
cognitiva permite representar la complejidad, la plasticidad 
y la experiencia situada del significado lingüístico. Esta 
perspectiva no sólo enriquece la comprensión de cómo 
funciona el lenguaje en la mente humana, sino que también 
ofrece un marco poderoso para explorar las variaciones 
individuales, culturales y cognitivas en la manera en que 
construimos y compartimos sentido. 

La teoría de redes léxicas explica que los diferentes 
sentidos de una palabra —cuando tienen significados 
parecidos pero no idénticos— están conectados entre sí 
por distintos tipos de relaciones. Estas incluyen cambios 
en la forma en que imaginamos una situación, relaciones 
por metáforas o por cercanía en el uso, agregados de 
información contextual, diferencias en los papeles que 
juegan los elementos de una acción, o pequeños cambios 
en el enfoque del significado. Estas conexiones ayudan a 
mostrar cómo se organizan los distintos sentidos de una 
palabra de forma clara, sin repetir información innecesaria. 
Sin embargo, el alcance de las redes léxicas no se limita 
a la polisemia: también permiten modelar relaciones 
semánticas más amplias entre distintas unidades léxicas, 
como la sinonimia, la antonimia, las relaciones jerárquicas 
(hiperonimia-hiponimia), o las asociaciones temáticas y 
taxonómicas entre palabras. 

Las redes léxicas proporcionan una estructura 
cognitiva que refleja no solo la multiplicidad de sentidos 
de una misma forma, sino también las conexiones entre 
palabras que comparten o  stan significados dentro de un 
sistema lingüístico más amplio. La teoría de redes léxicas 
ayuda a descubrir y caracterizar los principios explicativos 
que gobiernan el léxico, en lugar de verlo como una mera 



El significado: entre las redes de la lógica  
y la experiencia

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp.  191-228

202

lista de irregularidades. En este sentido, las redes léxicas 
pueden entenderse como una representación funcional del 
léxico, ya que muestran cómo las unidades lingüísticas 
se encuentran organizadas y relacionadas en la mente del 
hablante. A esta  representación, se le conoce como léxico 
mental o lexicón. Lejos de constituir un inventario estático, 
el lexicón se configura como una red dinámica en la que las 
asociaciones entre palabras, sus significados y sus contextos 
de uso se actualizan constantemente. Esta perspectiva abre 
paso al análisis de la organización del significado en el 
lexicón, donde se exploran los mecanismos cognitivos que 
permiten acceder, activar y utilizar dichas conexiones en la 
comprensión y producción del lenguaje.

Organización del significado: lexicón

El lexicón puede concebirse como una estructura dinámica 
encargada de organizar y almacenar el conocimiento 
lingüístico, facilitando el acceso al significado de las 
palabras en el lenguaje. 

Diversos estudios han evidenciado que el acceso al 
lexicón se ve facilitado por la exposición previa a palabras 
relacionadas, lo que optimiza el procesamiento lingüístico 
tanto en adultos como en niños en edad escolar. Este 
fenómeno, conocido como priming semántico, implica que 
la activación de un término mejora la velocidad y precisión 
con la que se reconoce una palabra posterior vinculada.23 
24 Dicho efecto es consistente con modelos de memoria 

23	  Neely, James H Neely,  “Semantic priming effects in visual word recog-
nition: A selective review of current findings and theories”, en Basic Processes in 
Reading: Visual Word Recognition, editado por Derek Besner y Glyn W. Hum-
phreys, 264-336 (Erlbaum, 1991).
24	  Kate Nation y Margaret J. Snowling, “Developmental differences in 
sensitivity to semantic relations among good and poor comprehenders: Eviden-



El significado: entre las redes de la lógica  
y la experiencia

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 191-228

203

semántica que postulan que los conceptos están organizados 
según características compartidas. Por ejemplo, el modelo de 
McRae & Boisvert25 y el de Cree & McRae26 sugieren que 
las representaciones semánticas no son arbitrarias, sino que 
emergen de la interconexión entre atributos comunes, como 
el pelaje, las garras y las cuatro patas que asocian a un “gato” 
con un “perro”. Aunque estos modelos presentan variaciones 
en la manera en que un concepto influye en el reconocimiento 
de otro, coinciden en la idea de que las propiedades de los 
conceptos son fundamentales en la configuración de la 
red semántica. Estas propiedades, desde una perspectiva 
funcional, permiten que el lexicón se  analice en tres niveles 
interdependientes: el conceptual, el de lema y el fonológico. 
En el nivel conceptual, las palabras se agrupan según sus 
significados y relaciones semánticas, permitiendo que “perro” 
y “gato” se asocien más estrechamente entre sí que “perro” 
y “mesa”. El nivel de lema almacena información gramatical 
específica de cada lengua, por ejemplo, que “perro” es 
un sustantivo singular con una variante plural “perros”. 
Finalmente, el nivel fonológico codifica la secuencia de 
sonidos de cada palabra, estableciendo conexiones entre 
términos fonéticamente similares.27

Esta organización permite un acceso rápido y coordinado 
a la información necesaria para hablar y comprender, sirviendo 

ce from semantic priming”, Cognition 70, no. 1 (1999): B1-B13.
25	  Ken McRae y Stephanie Boisvert, “Automatic semantic similarity pri-
ming”, Journal of Experimental Psychology: Learning, Memory, and Cognition 24, 
no. 3 (1998): 558-572.
26	  George S. Cree y Ken McRae, “Analyzing the factors underlying the 
structure and computation of the meaning of complex concepts” en The Psycho-
logy of Learning and Motivation.  Editado por Brian H. Ross, 89-138 (Academic 
Press, 2003).
27	  Magnus Stille Trevor Bekolay, Peter Blouw y Peter Kröger, “Multi-le-
vel modeling of lexical access using Nengo”, Cognitive Computation 12 (2020): 
117-134.



El significado: entre las redes de la lógica  
y la experiencia

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp.  191-228

204

de base para los procesos de producción y percepción del 
lenguaje, lo cual es primordial para el procesamiento del 
lenguaje. Esta estrecha relación entre la estructura del léxico 
mental y su uso en la comunicación oral explica por qué los 
modelos cognitivos enfatizan la interacción entre diferentes 
niveles de representación. Comprender estas interacciones 
permite identificar los mecanismos que subyacen tanto a 
la producción como a la comprensión, y prepara el terreno 
para describir las rutas específicas que intervienen en cada 
proceso. El procesamiento del lenguaje se sustenta en dos 
rutas principales: una vinculada a la producción del habla y 
otra a su percepción 

Ambas requieren la activación y recuperación 
eficiente de información lexical, fenómeno que se alinea con 
teorías de activación distribuida. En este sentido, cuando 
se activa un término, también se activan otras palabras 
con similitudes semánticas, sintácticas u ortográficas, lo 
que confirma la naturaleza interconectada y dinámica del 
lexicón mental.28 

Desde la filosofía cognitiva, este proceso sugiere que 
el pensamiento y el lenguaje no operan como entidades 
separadas, sino que interactúan en una estructura flexible 
donde la experiencia, la percepción y la memoria influyen 
en la organización y el acceso al sistema semántico.

El acceso al significado 

La teoría de activación de propagación y priming es un 
modelo explicativo fundamental en la comprensión de cómo 
la mente humana accede, organiza y recupera la información 
relacionada con los significados. Desde una perspectiva 

28	  Paul A. Luce y David B. Pisoni, “Recognizing spoken words: The neigh-
borhood activation model”, Ear and Hearing 19, no. 1 (1998): 1-36.



El significado: entre las redes de la lógica  
y la experiencia

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 191-228

205

filosófica cognitiva, esta teoría sugiere que el conocimiento 
no está encapsulado en unidades estáticas, sino que se 
encuentra distribuido en redes interconectadas, donde cada 
concepto mantiene relaciones dinámicas con otros.

El primer principio de esta teoría es la propagación de 
la activación, un mecanismo que describe cómo, al activarse 
una idea o un concepto en la memoria, su activación 
no permanece aislada, sino que se expande a través de 
conexiones preexistentes hacia otras ideas relacionadas.29 
Dicho de otro modo, el pensamiento no ocurre de manera 
lineal, sino que se despliega en una red de asociaciones, 
donde la activación de un nodo genera efectos en cascada 
sobre otros nodos conectados.

Por otro lado, el priming es un fenómeno que expli-
ca cómo la exposición previa a un estímulo facilita el pro-
cesamiento de otro estímulo posterior, siempre que ambos 
tengan una relación significativa.30 Desde un punto de vista 
filosófico, podríamos decir que el priming ilustra la naturale-
za contextual de la cognición humana: la mente no procesa 
la información en aislamiento, sino que se ve continuamente 
modulada por experiencias previas y estructuras preactiva-
das que predisponen la interpretación del presente.

En este sentido, la propagación de la activación y el 
priming son dos caras de la misma moneda. La primera explica 
cómo las asociaciones léxicas o conceptuales se estructuran 
en redes, mientras que la segunda describe cómo esas redes 
son influenciadas por eventos previos. Ambos mecanismos 
subyacen a procesos clave como la memoria semántica, la 
comprensión del lenguaje y la toma de decisiones.

29	  Allan M. Collins,  y Elizabeth F. Loftus, “A Spreading-Activation Theory 
of Semantic Processing”, Psychological Review 82, no. 6 (1975): 407-428.
30	  McRae, y Boisvert, “Automatic semantic similarity priming”.



El significado: entre las redes de la lógica  
y la experiencia

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp.  191-228

206

Diversos estudios han demostrado cómo operan las 
dinámicas de activación en el procesamiento del lenguaje.31 
32 33 34 En tareas de priming semántico, por ejemplo, 
se ha observado que una palabra como tigre facilita el 
reconocimiento de león debido a su cercanía conceptual 
en la red semántica. En cambio, en priming asociativo, 
palabras como perro y hueso activan respuestas más rápidas 
debido a su fuerte coocurrencia en el uso cotidiano, aunque 
no compartan una categoría semántica estricta.

Ahora bien, si aplicamos esta teoría al desarrollo 
infantil, surge una cuestión crucial: ¿funciona el lexicón de 
un niño pequeño como una versión simplificada del sistema 
de memoria semántica de un adulto, o sigue principios 
organizativos distintos? La evidencia empírica aún es limitada 
en este campo, pero plantea un desafío filosófico y cognitivo 
importante: determinar si la estructura semántica emerge 
progresivamente a partir de un sistema menos especializado 
o si hay una discontinuidad cualitativa entre el aprendizaje 
temprano del lenguaje y la organización conceptual madura.

En última instancia, la teoría de activación de 
propagación y priming ofrece una clave para comprender la 
naturaleza flexible y distribuida del pensamiento humano. 
Lejos de ser un sistema rígido de almacenamiento de datos, 

31	  C. W. Keatley, J. A. Spinks y B. De Gelder, “Asymmetrical Cross-Lan-
guage Priming Effects”, Memory & Cognition 22, no. 1 (1994): 70-84.
32	  Holly P. Branigan, Martin J. Pickering, Simon P. Liversedge, Alan J. 
Stewart y Thomas P. Urbach, “Syntactic Priming: Investigating the Mental Re-
presentation of Language”, Journal of Psycholinguistic Research 24, no. 6 (1995): 
489-506.
33	  Kyle Mahowald,, Abigail James, Richard Futrell y Edward Gibson, “A 
Meta-Analysis of Syntactic Priming in Language Production”, Journal of Me-
mory and Language 91 (2016): 5-27.
34	  L. V. Ball, P. Brusini y C. Bannard, “Revisiting Novel Word Semantic 
Priming: The Role of Strategic Priming Mechanisms”, Quarterly Journal of Ex-
perimental Psychology (2024) https://doi.org/10.1177/17470218241306747.



El significado: entre las redes de la lógica  
y la experiencia

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 191-228

207

la mente es una red en constante reconfiguración, donde 
cada nueva experiencia no solo añade información, sino 
que reestructura las conexiones preexistentes, modificando 
así nuestra percepción y comprensión del mundo.

La teoría de propagación también actúa en concordancia 
con la teoría conexionista que sugiere que el conocimiento 
no se encuentra localizado en una estructura centralizada, 
sino que emerge a partir de la distribución de patrones de 
activación entre múltiples nodos interconectados. Dichas 
unidades, a menudo modeladas como neuronas artificiales, 
están vinculadas mediante conexiones ponderadas cuya 
fuerza determina la eficiencia en la transmisión de señales. 
En este marco, el procesamiento de la información no ocurre 
de manera secuencial, sino en paralelo, permitiendo una 
activación dinámica y adaptativa de las representaciones 
léxicas.35

Siguiendo este planteamiento, el lexicón mental se 
concibe como una vasta red semántica, donde las palabras, o 
incluso sus morfemas constituyentes, funcionan como nodos 
que se enlazan a múltiples otros mediante asociaciones de 
diversa intensidad. Esta estructura reticular es análoga a la 
conectividad sináptica del sistema nervioso, en la cual la 
significación de un término no reside en una representación 
aislada, sino en su posición dentro del entramado de 
relaciones contextuales y semánticas. Ante un estímulo 
léxico, la activación se propaga a través de la red siguiendo el 
principio de “spreading activation”. Este mecanismo asegura 
que la activación de un nodo no solo evoca su representación 
directa, sino que también estimula otras unidades 
relacionadas, configurando un mapa semántico dinámico. 
De forma simultánea, factores contextuales modulan esta 

35	  Jeffrey L Elman, “Connectionist models of language processing: Pro-
gress and prospects.” Cognitive Science 29, no. 4 (2005): 499-532.



El significado: entre las redes de la lógica  
y la experiencia

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp.  191-228

208

propagación mediante procesos de inhibición competitiva, 
permitiendo que los nodos irrelevantes se supriman para 
optimizar el acceso a la información pertinente.36 En este 
sentido, se puede explicar cómo los términos pueden evocar 
múltiples asociaciones en cuestión de milisegundos y cómo 
el sistema léxico es capaz de seleccionar el significado más 
adecuado en función del contexto discursivo. Dependiendo 
de si la tarea es de comprensión o producción lingüística, 
la entrada a la red puede originarse a partir de estímulos 
acústicos o de un campo semántico activado.

El enfoque conexionista dialoga estrechamente con el 
giro propuesto por la semántica cognitiva, que se aleja de la 
idea tradicional de significados fijos y universales —propia 
de la semántica clásica— para centrarse en cómo las personas 
construyen el significado a partir de su experiencia corporal, 
perceptiva y contextual. Mientras la semántica clásica busca 
definir el significado en términos de rasgos necesarios y 
suficientes, la semántica cognitiva, en sintonía con modelos 
conexionistas, entiende el significado como una red flexible 
y situada, en constante evolución y moldeada por el uso. Así, 
el paso hacia una concepción más dinámica y distribuida del 
lexicón refleja una transformación profunda en la forma de 
entender cómo representamos y procesamos el lenguaje.

Aprendizaje del significado: referencia y asociación  

El aprendizaje del lenguaje puede ser analizado en el 
marco del funcionalismo, en este sentido, el aprendizaje 
de palabras y sus significados no son sólo una cuestión de 
desarrollo biológico, sino de la interacción de múltiples 
procesos mentales organizados funcionalmente.

36	  Martha Urrutia, Procesamiento léxico y modelos conexionistas (UNAM, 
2003).



El significado: entre las redes de la lógica  
y la experiencia

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 191-228

209

El aprendizaje de palabras en la infancia está 
estrechamente vinculado con el desarrollo cognitivo, que 
a su vez se ve influenciado por la maduración de distintas 
capacidades mentales. Durante los primeros años de vida, 
el crecimiento acelerado de estas capacidades impacta 
directamente en la adquisición del lenguaje.37 Desde el 
punto de vista del constructivismo, en particular en la línea 
piagetiana, la adquisición de palabras puede entenderse 
como parte de la construcción activa del conocimiento a 
través de la interacción del niño con su entorno, donde cada 
nueva palabra aprendida es asimilada o acomodada dentro 
de esquemas conceptuales en constante evolución.

El proceso de aprendizaje de palabras involucra 
distintos mecanismos cognitivos fundamentales38 como la 
atención, la memoria, asociación, la categorización y el 
mismo procesamiento semántico. El desarrollo de estas 
capacidades durante los primeros años sienta las bases para 
la adquisición del lenguaje. A medida que la capacidad 
cognitiva del niño se expande, el aprendizaje de palabras 
se vuelve más eficiente, facilitando la ampliación del 
vocabulario y la comprensión del significado en diferentes 
contextos.39

Algunos autores argumentan que la adquisición 
de palabras es resultado de la capacidad de los niños para 
interpretar los estados mentales de los demás al usar el 
lenguaje, para otros la interacción social es clave, como motor 

37	  Estela Vivas y Luz Vivas, “La adquisición de palabras y el desarrollo 
de conceptos en la infancia”, Revista de Psicología General y Aplicada 62, no. 2 
(2009): 201-218.
38	  Janet F. Werker, y H. Yeung, “Infant speech perception and lexical re-
presentation”, Trends in Cognitive Sciences 9, no. 11 (2005): 519-525.
39	  Terry Regier “Emergent constraints on word–meaning mappings”, en 
Cognitive Models of Language, editado por Michael Tomasello, 31-60, (Erlbaum, 
2003).



El significado: entre las redes de la lógica  
y la experiencia

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp.  191-228

210

del aprendizaje lingüístico,  mientras que otros han destacado 
el papel de la estructura gramatical en la adquisición de 
significado.40 Otros enfoques, como el de Gasser y Smith,41 
se centran en los requisitos cognitivos previos al aprendizaje 
de palabras, analizando su base conceptual y lógica. Bloom42 
argumenta que ninguna de estas explicaciones por sí sola 
es suficiente, sino que el aprendizaje de palabras requiere 
la integración de múltiples capacidades cognitivas. La 
modularidad cognitiva ofrece una posible respuesta al 
sugerir que distintos dominios cognitivos contribuyen de 
manera diferenciada al aprendizaje de palabras. Esta visión 
permite apreciar que el aprendizaje no solo depende de la 
adquisición de palabras individuales, sino de su integración 
en un sistema semántico interconectado, lo que facilita un 
crecimiento exponencial del léxico.43 

El sistema semántico interconectado en una etapa 
temprana se refiere al lexicón infantil, el cual se organiza 
como un sistema complejo, en el que las palabras actúan 
como nodos en una red semántica interconectada. Las 
conexiones semánticas de dicha red se estructuran a partir 
de criterios diversos, y responden a los principios cognitivos 
distintos. Dos formas fundamentales de organización 
conceptual —frecuentemente estudiadas en lingüística 
cognitiva y psicología del lenguaje— son las relaciones 
temáticas y las relaciones taxonómicas, cada una reflejando 

40	  Cynthia Fisher, Henry Gleitman y Lila Gleitman,“Critical periods for 
language acquisition: Evidence from second language learning”, Psychological 
Science 5, no.1 (1994): 14-18.
41	  Michael Gasser y Linda B. Smith, “Learning nouns and their meanings: 
Connections, statistics, and semantics”, en Cognition and Language, editado 
por M. Tomasello and W. Merriman, 51-84, (Erlbaum, 1998).
42	  Paul, Bloom, How Children Learn the Meanings of Words, (MIT Press, 
2002).
43	  Suzy J. Styles y Kim Plunkett, “How do infants build a semantic sys-
tem?”, Infancy 14, no. 1 (2009): 132-161.



El significado: entre las redes de la lógica  
y la experiencia

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 191-228

211

distintos modos de categorizar y vincular la información en 
función de la experiencia, la cultura y el contexto de uso.

Relaciones temáticas y taxonómicas en la organización 
del significado

Las relaciones taxonómicas entre palabras se basan en 
criterios de similitud de clase o categoría. Son el tipo de 
relación más afín a la tradición aristotélica de clasificación: 
los conceptos se agrupan jerárquicamente según 
propiedades compartidas y niveles de generalidad, como en 
la relación entre perro y mamífero, o entre rosa y flor. Este 
tipo de organización conceptual permite construir sistemas 
formales y estructurados, útiles en contextos científicos, 
lógicos y pedagógicos. Las redes taxonómicas reflejan 
una lógica inclusiva: los elementos subordinados heredan 
propiedades del nivel superior, y pueden compararse entre 
sí a través de atributos comunes. Desde la semántica clásica, 
este modo de clasificación es privilegiado como modelo del 
pensamiento racional y del conocimiento objetivo.

En contraste, las relaciones temáticas no responden 
a categorías jerárquicas, sino a vínculos funcionales, 
espaciales o causales entre entidades que participan 
conjuntamente en un mismo escenario o evento. Así, 
conceptos como abeja y miel, pintor y pincel, o médico 
y hospital no pertenecen a una misma clase taxonómica, 
pero se vinculan de manera coherente en función de roles 
complementarios dentro de un contexto determinado. 
Estas relaciones son altamente sensibles al entorno y a la 
experiencia práctica del hablante, y por tanto reflejan una 
organización semántica más situada y encarnada.44 Lejos de 
responder a una lógica abstracta, las relaciones temáticas 

44	  Lawrence W Barsalou, “Situated simulation in the human conceptual 
system”, Language and Cognitive Processes 18, no. 5-6 (2003): 513-562.



El significado: entre las redes de la lógica  
y la experiencia

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp.  191-228

212

revelan cómo los conceptos se articulan en esquemas de 
acción y en narrativas cotidianas.

Desde el punto de vista cognitivo, ambas formas 
de relación tienen funciones distintas y activan patrones 
mentales diferenciados. La literatura psicológica muestra 
que los niños pequeños, en las primeras etapas del desarrollo 
lexical, tienden a preferir relaciones temáticas sobre 
las taxonómicas, ya que estas les permiten comprender 
mejor las funciones y roles de los objetos en situaciones 
concretas.45 Sólo con la maduración cognitiva y la 
exposición educativa se consolida la capacidad de organizar 
conceptos en estructuras taxonómicas más abstractas. Este 
dato es revelador: sugiere que la experiencia vivida y la 
acción preceden a la clasificación, lo que respalda la tesis 
central de la semántica cognitiva de que el significado está 
profundamente anclado en la corporeidad y el contexto.

En la práctica lingüística, estas dos formas de relación 
coexisten y se complementan, pero pueden organizar de 
manera muy diferente una red léxica. Una persona con 
orientación más conceptual o académica tenderá a organizar 
sus palabras y conceptos según categorías taxonómicas, 
mientras que otra con un perfil más narrativo, experiencial 
o práctico, establecerá vínculos temáticos más sólidos. 
Estas diferencias también se manifiestan en la activación 
del léxico: al evocar la palabra pan, algunos pueden activar 
harina, trigo, carbohidrato (taxonómico), mientras que 
otros accederán a café, desayuno, mesa (temático).

La dualidad entre lo taxonómico y lo temático ha 
sido abordada por la filosofía cognitiva contemporánea, 
especialmente por enfoques que rechazan una ontología 

45	  Sandra R. Waxman y Laura L. Namy, “Challenging the notion of a the-
matic preference in early word learning”, Developmental Psychology 33, no. 3 
(1997): 555-567.



El significado: entre las redes de la lógica  
y la experiencia

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 191-228

213

del conocimiento basada únicamente en categorías fijas. 
En lugar de asumir que las palabras reflejan una estructura 
conceptual única, los modelos dinámicos y conexionistas 
proponen que la organización semántica emerge del uso 
situado, y está moldeada por patrones de coocurrencia, 
experiencia corporal, fines comunicativos y atención 
contextual.46 47 Así, las relaciones temáticas no son una 
excepción pragmática a un orden lógico, sino una evidencia 
estructural de cómo funciona la cognición humana en 
contextos reales. Las relaciones temáticas, al revelar la 
dimensión funcional y contextual del significado, nos 
invitan a repensar el lenguaje como una forma de acción 
situada, más que como una taxonomía del pensamiento. 
Más aún, este reconocimiento de múltiples formas de 
relación conceptual desafía las nociones tradicionales de 
significado como entidad estable. 

Desde la perspectiva de una mente distribuida y 
adaptativa, la clasificación no es un reflejo del mundo, sino 
una forma de orientarse en él, lo cual implica que las redes 
léxicas están siempre en movimiento, moldeadas por su 
historia de interacción con los otros y con el entorno pero 
también por las capacidades cognitivas del sujeto.

Implicaciones de las capacidades cognitivas en el 
significado

El estudio del significado ha experimentado un cambio 
paradigmático fundamental en las últimas décadas. Frente a 
las concepciones clásicas, que lo concebían como una entidad 

46	  Andy Clark, Surfing Uncertainty: Prediction, Action, and the Embodied 
Mind (Oxford University Press, 2016).
47	  Lawrence W. Barsalou, “Grounded cognition”, Annual Review of Psy-
chology 59 (2008): 617-645.



El significado: entre las redes de la lógica  
y la experiencia

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp.  191-228

214

fija, abstracta y descontextualizada —reducible a condiciones 
de verdad o a listas de rasgos semánticos necesarios y 
suficientes—, la semántica cognitiva y la filosofía de la 
mente contemporánea han impulsado una visión alternativa. 
En esta nueva perspectiva, el significado no está dado sólo 
por una relación lógica entre signos y referentes, sino que a 
su vez emerge de la actividad cognitiva situada del sujeto, 
enraizada en la experiencia, el cuerpo y el entorno social.48 
49 Desde esta óptica, el lenguaje no es un sistema cerrado e 
idealizado, sino una manifestación externa de las capacidades 
cognitivas generales del ser humano, tales como la atención, 
la memoria, la percepción, la categorización, la imaginación 
y la proyección metafórica. Estas facultades no actúan como 
simples herramientas auxiliares, sino como componentes 
constitutivos del significado mismo. En consecuencia, la red 
léxica que cada hablante construye es única, moldeada por 
su historia experiencial y su arquitectura cognitiva, lo cual 
tiene implicaciones profundas tanto para la comprensión 
semántica como para el acceso y organización del léxico 
mental.

Esta variabilidad entre individuos ha sido ampliamente 
reconocida en enfoques conexionistas del procesamiento del 
lenguaje, los cuales sostienen que el significado no reside 
en estructuras modulares innatas, sino que se genera a partir 
de patrones dinámicos de activación en redes neuronales 
distribuidas.50 51 En este modelo, cada palabra o concepto se 
vincula con múltiples nodos semánticos que se activan de 
manera simultánea y en función del contexto. Cuanto más 

48	  Lakoff y Johnson, Philosophy in the Flesh: The Embodied Mind and Its 
Challenge to Western Thought.
49	  Barsalou, “Situated simulation in the human conceptual system”.
50	  Clark, Surfing Uncertainty: Prediction, Action, and the Embodied Mind. 
51	  Elman, “Connectionist models of language processing: Progress and 
prospects”.



El significado: entre las redes de la lógica  
y la experiencia

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 191-228

215

rica y diversa es la experiencia de un sujeto, mayor será la 
densidad y flexibilidad de su red semántica, facilitando la 
recuperación de palabras, la creación de asociaciones, y la 
comprensión de ambigüedades o metáforas complejas.

En efecto, la estructura del léxico mental no puede 
disociarse del modo en que el individuo ha vivido, percibido 
y organizado el mundo. Las personas que desarrollan 
una sensibilidad atencional más fina, o que poseen una 
memoria episódica más integrada, tienden a construir redes 
léxicas con mayor especificidad, complejidad y número de 
conexiones. Por ejemplo, un hablante expuesto desde la 
infancia a diversos entornos naturales, culturales o técnicos, 
genera un vocabulario con una mayor diferenciación 
categorial y semántica en esas áreas, lo cual se refleja en su 
discurso y comprensión del mundo. A la inversa, entornos de 
privación lingüística, o limitaciones cognitivas específicas, 
pueden dar lugar a redes menos densas, con relaciones 
semánticas más débiles o menos accesibles.52 53 Por otro 
lado, investigaciones recientes han demostrado que ciertas 
limitaciones cognitivas no necesariamente implican un 
déficit en la organización del significado, sino que pueden 
dar lugar a estrategias compensatorias que modifican la 
forma en que se estructuran las redes léxicas. Un ejemplo 
claro se encuentra en estudios comparativos entre niños 
con síndrome de Down y niños con desarrollo típico, donde 
se observa un patrón particular en la configuración de sus 
redes semánticas. A pesar de las diferencias en desarrollo 
cognitivo global, los niños con síndrome de Down muestran 
una mayor prevalencia de relaciones temáticas en sus redes 

52	  Catherine E. Snow, “Social perspectives on the emergence of language”, 
en Handbook of Child Psychology, vol. 2, editado por D. Kuhn and R. S. Siegler, 
187-208 (Wiley, 1999).
53	  Michael Tomasello, Constructing a Language: A Usage-Based Theory of 
Language Acquisition (Harvard University Press, 2003).



El significado: entre las redes de la lógica  
y la experiencia

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp.  191-228

216

léxicas, en comparación con sus pares con desarrollo típico. 
Esto significa que, aunque puedan presentar limitaciones 
en ciertas habilidades cognitivas, estos niños tienden a 
construir vínculos semánticos basados en la función, el 
contexto y la coocurrencia experiencial de los conceptos, 
más que en categorías jerárquicas o taxonómicas clásicas.54 
En muchos casos, sus redes temáticas son incluso más 
detalladas y ricas que las de niños típicos, evidenciando un 
enfoque semántico que privilegia las relaciones contextuales 
y prácticas. Este fenómeno se interpreta como una forma 
de adaptación cognitiva, en la que la mente organiza 
el significado recurriendo a estrategias que maximizan 
la comprensión y comunicación a partir de recursos 
disponibles. La construcción de relaciones temáticas 
permite a estos niños anclar el vocabulario en esquemas 
concretos y vividos, facilitando la recuperación y el uso 
funcional de las palabras. Estos resultados fueron obtenidos 
a partir del análisis estructural de redes léxicas, que entre 
sus resultados además mostró diferencias significativas 
en  valores estadísticos que reflejaban la organización y 
cohesión de las redes léxicas, evidenciando patrones de 
configuraciones de significados únicos y adaptados a la 
diversidad cognitiva de los hablantes.52

Desde una perspectiva filosófica y cognitiva, los 
hallazgos con las personas con síndrome de Down desafían 
la noción tradicional de que las limitaciones cognitivas 
conducen necesariamente a una organización semántica 
menos eficiente o pobre, y en cambio abre el camino a 
una comprensión más plural y dinámica del significado. 
Además, este patrón apoya la idea de que la red léxica 
no es una estructura rígida e invariable, sino un sistema 

54	  Rubí Falcón, “Lexical Organization in Spanish-Speaking Children with 
Down Syndrome: Thematic and Taxonomic Relations”.



El significado: entre las redes de la lógica  
y la experiencia

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 191-228

217

altamente plástico y sensible a las condiciones cognitivas 
y experienciales individuales. En consonancia con los 
principios de la filosofía cognitiva contemporánea, estas 
diferencias en la organización semántica reflejan no solo 
limitaciones, sino también potencialidades y modos 
alternativos de construir significado en contextos de 
diversidad cognitiva.55

Lejos de concebirse como simples limitaciones, 
ciertos perfiles cognitivos como los observados en el 
síndrome de Down deben entenderse en términos de 
reorganización funcional del sistema semántico. Si bien 
es cierto que estos individuos pueden presentar desafíos 
en dominios como la memoria de trabajo verbal o la 
velocidad de procesamiento, también es evidente que su 
desarrollo léxico no se detiene, sino que adopta caminos 
alternativos. La mayor recurrencia de relaciones temáticas 
en sus redes léxicas puede interpretarse como una forma 
de compensación semántica: al verse limitados en ciertos 
procesos analíticos o taxonómicos, los niños con síndrome 
de Down tienden a construir vínculos más sólidos a partir 
de contextos experienciales compartidos, rutinas, narrativas 
vividas y funciones prácticas del lenguaje.

Las estrategias compensatorias observados en la 
diversidad cognitiva,  no son simples sustituciones, sino 
adaptaciones creativas del aparato cognitivo para sostener 
la funcionalidad comunicativa. La tendencia a organizar 
el léxico mediante relaciones temáticas sugiere que las 
personas con síndrome de Down priorizan la coherencia 
situacional y la utilidad contextual por encima de la 
abstracción categorial. Por ejemplo, un niño podría asociar 
las palabras “cuchara”, “sopa” y “mamá” no por pertenecer 
a una categoría gramatical común, sino porque coocurren 

55	  Clark, Surfing Uncertainty: Prediction, Action, and the Embodied Mind.      



El significado: entre las redes de la lógica  
y la experiencia

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp.  191-228

218

de forma significativa en una experiencia cotidiana. Este 
tipo de agrupación no sólo fortalece la recuperación léxica, 
sino que también facilita el uso funcional del lenguaje en 
escenarios reales, en los que el significado se despliega 
como una red de acciones, emociones y roles sociales.

Los casos de reorganización semántica, nos obliga 
a repensar qué significa tener una “buena” red léxica. 
Desde una mirada funcional y situada, la eficacia de una 
red semántica no radica exclusivamente en su complejidad 
jerárquica o en su alineación con categorías formales, sino 
en su capacidad para sostener la interacción comunicativa y 
el acceso al conocimiento. Las habilidades compensatorias 
de individuos con síndrome de Down revelan que la 
plasticidad del sistema cognitivo puede dar lugar a 
modelos semánticos alternativos, plenamente adaptativos 
y coherentes dentro de su marco de desarrollo. En lugar 
de ver estas configuraciones como versiones empobrecidas 
del léxico típico, debemos reconocerlas como expresiones 
legítimas de la diversidad cognitiva, capaces de enriquecer 
nuestra comprensión general del significado y del lenguaje 
humano.

En síntesis, asumir que el significado se construye 
a partir de las capacidades cognitivas del sujeto nos aleja 
definitivamente de las teorías semánticas tradicionales y 
nos acerca a un modelo más realista, dinámico y situado. 
La semántica cognitiva contemporánea no sólo ha asumido 
este reto, sino que ha aportado marcos conceptuales 
sólidos para repensar la relación entre mente y lenguaje. 
En lugar de buscar definiciones universales o estructuras 
modulares, propone entender el significado como una 
propiedad emergente de sistemas complejos, adaptativos 
y distribuidos, en donde la variación individual no es un 
obstáculo, sino una expresión constitutiva del fenómeno 
semántico.



El significado: entre las redes de la lógica  
y la experiencia

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 191-228

219

Conclusiones

El estudio de las redes léxicas como estructura central en la 
construcción del significado implica un giro significativo y 
complementario en la comprensión filosófica y lingüística 
del lenguaje. La semántica clásica, dominada por una 
visión formalista, propone que el significado se puede 
analizar mediante definiciones estrictas, relaciones lógicas 
y condiciones de verdad, estables y universales.56 57 En 
este paradigma, el lenguaje se entendía como un sistema 
cerrado y descontextualizado, donde cada palabra tenía 
un significado fijo, definido por su lugar en una jerarquía 
taxonómica o por propiedades necesarias y suficientes. Esta 
perspectiva, es fundamental para el desarrollo de la lógica 
y la semántica formal, y da la pauta para el surgimiento 
de enfoques complementarios, como el de la semántica 
cognitiva, que permiten explicar fenómenos tan comunes 
como la polisemia, la variabilidad contextual, el sentido 
figurado y la experiencia subjetiva del significado.

La semántica cognitiva propone una comprensión 
renovada a la vez que complementaria, que sitúa el 
significado en el centro de la experiencia humana, la 
percepción y la acción.58 59 Desde esta perspectiva, el 
significado no es una propiedad estática del signo, sino un 
proceso dinámico y situado, emergente de la interacción 
entre el cuerpo, la mente y el entorno social. El lenguaje 
se concibe como una manifestación de la arquitectura 
cognitiva general, en la cual las redes léxicas reflejan no solo 
las relaciones jerárquicas entre conceptos, sino también las 

56	  Frege, “Über Sinn und Bedeutung”.
57	  Carnap, Meaning and Necessity: A Study in Semantics and Modal Logic.
58	  Lakoff y Johnson, Philosophy in the Flesh: The Embodied Mind and Its 
Challenge to Western Thought.
59	  Langacker, Foundations of Cognitive Grammar: Theoretical Prerequisites. 



El significado: entre las redes de la lógica  
y la experiencia

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp.  191-228

220

asociaciones temáticas, metafóricas y experienciales que 
moldean la comprensión individual.

Esta visión se alinea con los avances en la filosofía 
cognitiva contemporánea y la neurociencia, donde se destaca 
que el significado es una propiedad emergente de sistemas 
neuronales distribudos, interconectados y plásticos.60 61 El 
enfoque conexionista desafía las concepciones modulares y 
localizadas, proponiendo que el procesamiento del lenguaje 
y la representación semántica dependen de patrones 
dinámicos de activación que varían según la experiencia 
y las capacidades cognitivas de cada individuo. Así, la 
organización del lexicón mental no es homogénea ni 
universal, sino moldeada por la historia personal, el contexto 
cultural y las condiciones cognitivas particulares.

Las implicaciones filosóficas de este cambio de 
paradigma son profundas. Por un lado, se desplaza la noción 
de significado como una entidad esencialista y fija hacia una 
comprensión funcional y relacional, en la que el significado 
se construye a partir de la interacción activa entre sujeto 
y mundo. Por otro lado, se reconoce la importancia de 
la diversidad cognitiva, evidenciada en poblaciones con 
desarrollo atípico, como los niños con síndrome de Down, 
quienes, pese a sus limitaciones cognitivas, desarrollan 
redes léxicas con una riqueza particular en relaciones 
temáticas, subrayando la plasticidad y adaptabilidad del 
sistema semántico.62

Finalmente, esta comprensión nos invita a 
reconsiderar el lenguaje no sólo como un sistema formal de 

60	  Clark, Surfing Uncertainty: Prediction, Action, and the Embodied Mind. 
61	  Barsalou, “Grounded cognition”.
62	  Rubí y Falcón, “Lexical Organization in Spanish-Speaking Children 
with Down Syndrome: Thematic and Taxonomic Relations”.



El significado: entre las redes de la lógica  
y la experiencia

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 191-228

221

símbolos, sino como una herramienta cognitiva que emerge 
de la interacción estrecha entre el cuerpo, la experiencia y 
el contexto cultural. Según Varela, Thompson y Rosch,63 
la mente opera en un continuo de interacciones situadas, 
lo que implica que la estructura del significado sólo puede 
entenderse plenamente cuando se toma en cuenta esta 
dimensión vivencial e intersubjetiva.

Las redes léxicas, en tanto que mapas dinámicos de 
significado, reflejan esta realidad compleja, ofreciendo un 
puente entre la filosofía, la lingüística y la ciencia cognitiva 
para comprender cómo construimos y compartimos sentido 
en el mundo.

Desde esta perspectiva, la diversidad en la 
organización del léxico no debe concebirse como una 
desviación respecto a un modelo normativo ideal, sino 
como una manifestación legítima de la plasticidad 
semántica del ser humano. Las diferencias cognitivas, lejos 
de representar meras carencias, ofrecen rutas alternativas 
para la estructuración del significado, revelando el carácter 
adaptativo del lenguaje. Esto cobra especial relevancia en 
contextos educativos y terapéuticos, donde reconocer y 
valorar las estrategias compensatorias —como las redes 
temáticas observadas en niños con síndrome de Down— 
permite diseñar intervenciones más inclusivas, centradas 
en las potencialidades de cada individuo en lugar de sus 
limitaciones.

En este sentido, las redes léxicas no solo son un 
objeto de estudio filosófico o científico, sino también una 
herramienta para la transformación social. Comprender que 
el significado se construye desde la experiencia encarnada 

63	  Francisco J. Varela, Evan Thompson y Eleanor Rosch, The Embodied 
Mind: Cognitive Science and Human Experience (MIT Press, 1991).



El significado: entre las redes de la lógica  
y la experiencia

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp.  191-228

222

y situada implica repensar los modelos pedagógicos que 
tradicionalmente se han basado en una concepción uniforme 
y descontextualizada del lenguaje. Un enfoque cognitivo y 
experiencial del léxico abre la posibilidad de crear entornos 
de aprendizaje sensibles a las trayectorias individuales, 
donde la adquisición del lenguaje no se mida únicamente 
por la cantidad de palabras o la adecuación a una norma 
categorial, sino por la capacidad de establecer conexiones 
significativas en contextos reales.

La investigación sobre redes léxicas constituye no 
solo un aporte teórico a la filosofía del lenguaje y la ciencia 
cognitiva, sino también una invitación ética a repensar el 
lugar del lenguaje en la vida humana. El léxico no es solo una 
base de datos de palabras, sino una cartografía viviente del 
mundo, modelada por nuestras experiencias, capacidades 
y relaciones. Reconocer la diversidad en su organización 
nos lleva a una comprensión más humana y compleja del 
significado: una que no excluye, no homogeniza, y que, en 
cambio, celebra la riqueza de las múltiples formas en que 
podemos habitar y expresar el mundo con palabras.

Referencias

Ball, L. V., P. Brusini y C. Bannard. “Revisiting 
Novel Word Semantic Priming: The Role of 
Strategic Priming Mechanisms.” Quarterly Journal 
of Experimental Psychology,   (2024), https://doi.
org/10.1177/17470218241306747.

Barsalou, Lawrence W. “Grounded cognition.” Annual 
Review of Psychology 59, (2008): 617-645.

Barsalou, Lawrence W. “Situated simulation in the human 
conceptual system.” Language and Cognitive Processes 
18, no. 5–6 (2003): 513-562.



El significado: entre las redes de la lógica  
y la experiencia

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 191-228

223

Beckage, Nicole, Michael Colunga y Linda B. Smith. 
“Bootstrapping the lexicon: How children’s early word 
production scaffolds later learning.” Frontiers in Psychology 
2, (2001): 136.

Bloom, Paul. How Children Learn the Meanings of Words. 
MIT Press, 2000.

Bloom, Paul. How Children Learn the Meanings of Words. 
MIT Press. 2002.

Borghi, Anna M. y Cristina Scorolli. “Language 
comprehension and dominant hand motion simulation.” 
Brain and Language 111, no. 2 (2009): 135-142.

Branigan, Holly P., Martin J. Pickering, Simon P. Liversedge, 
Alan J. Stewart y Thomas P. Urbach. “Syntactic Priming: 
Investigating the Mental Representation of Language.” 
Journal of Psycholinguistic Research 24, no. 6 (1995): 
489-506.

Brugman, Beth Levin. “Story of Over.” PhD diss., 
University of California, 1981.

Brugman, Beth Levin. “The Story of Over: Polysemy, 
Semantics, and the Structure of the Lexicon.” PhD diss., 
University of California, 1984.

Campanario, J. M. “El enfoque conexionista en psicología 
cognitiva y algunas aplicaciones sencillas en didáctica 
de las ciencias.” Enseñanza de las Ciencias. Revista de 
investigación y experiencias didácticas 22, no. 1 (2004): 
93-104.

Carey, Susan. The Origin of Concepts. Oxford University 
Press, 2009.

Carnap, Rudolf. Meaning and Necessity: A Study in 
Semantics and Modal Logic. University of Chicago Press, 
1947.



El significado: entre las redes de la lógica  
y la experiencia

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp.  191-228

224

Clark, Andy. Uncertainty: Prediction, Action, and the 
Embodied Mind. Oxford University Press, 2016.

Collins, Allan M., y Elizabeth F. Loftus. “A Spreading-
Activation Theory of Semantic Processing.” Psychological 
Review 82, no.6 (1975): 407-428.

Cree, George S. y Ken McRae. “Analyzing the factors 
underlying the structure and computation of the meaning 
of complex concepts.” En The Psychology of Learning and 
Motivation, editado por Brian H. Ross, 89-138. Academic 
Press, 2003.

Du Plessis, Lizelle. “The vocabulary spurt: Sources and 
significance.” South African Journal of Communication 
Disorders 64, no. 1 (2017): a537.

Elman, Jeffrey L. “Connectionist models of language 
processing: Progress and prospects.” Cognitive Science 29, 
no. 4 (2005): 499-532.

Elman, Jeffrey L. “The emergence of structure in language.” 
En Connectionist Psycholinguistics, edited by Morten H. 
Christiansen and Nick Chater, 161–189. Ablex Publishing, 
1999.

Fillmore, Charles J. “Frame Semantics.” En Linguistics in 
the Morning Calm, 111–137. Hanshin, 1982.

Fisher, Cynthia, Henry Gleitman, and Lila Gleitman. 
“Critical periods for language acquisition: Evidence from 
second language learning.” Psychological Science 5, no. 1 
(1994): 14-18.

Frege, Gottlob. “Über Sinn und Bedeutung.” Zeitschrift für 
Philosophie und philosophische Kritik 100 (1892): 25-50.

Gasser, Michael, y Linda B. Smith. “Learning nouns and 
their meanings: Connections, statistics, and semantics.” En 



El significado: entre las redes de la lógica  
y la experiencia

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 191-228

225

Cognition and Language, editado por M. Tomasello and W. 
Merriman, 51-84. Mahwah, NJ: Erlbaum, 1998.

Hall, David G., et al. “Learning words.” En Handbook 
of Cognitive Science, editado por F. E. Garzon and M. L. 
Anderson, 457-483. Routledge, 2018.

Hills, Thomas T., et al. “Longitudinal analysis of early 
semantic networks: Preferential attachment or preferential 
acquisition?” Psychological Science 20, no. 6 (2009): 729-
739.

Keatley, C. W., J. A. Spinks, y B. De Gelder. “Asymmetrical 
Cross-Language Priming Effects.” Memory & Cognition 
22, no. 1 (1994): 70–84.

Lakoff, George y Mark Johnson. Metaphors We Live By. 
University of Chicago Press, 1980.

Lakoff, George, and Mark Johnson. Philosophy in the 
Flesh: The Embodied Mind and Its Challenge to Western 
Thought. Basic Books. 1999.

Lakoff, George. Women, Fire, and Dangerous Things: What 
Categories Reveal about the Mind. University of Chicago 
Press, 1987.

Landauer, Thomas K. y Susan T. Dumais. 1997. “A solution 
to Plato’s problem: The latent semantic analysis theory of 
acquisition, induction, and representation of knowledge.” 
Psychological Review 104, no. 2(1997): 211-240.

Langacker, Ronald W. Foundations of Cognitive Grammar: 
Theoretical Prerequisites. Stanford University Press, 1987.

Luce, Paul A. y David B. Pisoni. 1998. “Recognizing 
spoken words: The neighborhood activation model.” Ear 
and Hearing 19, no. 1 (1998): 1-36.



El significado: entre las redes de la lógica  
y la experiencia

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp.  191-228

226

Luján, Ana V. “La categorización léxica en la semántica 
cognitiva.” Léxico Español Actual. 2007.

Mahowald, Kyle, Abigail James, Richard Futrell y Edward 
Gibson. “A Meta-Analysis of Syntactic Priming in 
Language Production.” Journal of Memory and Language 
91, (2016): 5-27.

McRae, Ken, and Stephanie Boisvert. “Automatic semantic 
similarity priming.” Journal of Experimental Psychology: 
Learning, Memory, and Cognition 24, no. 3 (1998): 558-572.

McRae, Ken, George S. Cree, Mark S. Seidenberg, y Chris 
McNorgan. “Semantic feature production norms for a large 
set of living and nonliving things.” Behavior Research 
Methods 37, no. 4 (2005): 547-559.

Montague, Richard. “The Proper Treatment of Quantification 
in Ordinary English.” En Approaches to Natural Language, 
editado por Jaakko Hintikka, Julius M.E. Moravcsik y 
Patrick Suppes, 221-242. Springer, 1973.

Montague, Richard. “Universal Grammar.” Theoria 36, no. 
3 (1970): 373-398.

Nation, Kate y Margaret J. Snowling. “Developmental 
differences in sensitivity to semantic relations among 
good and poor comprehenders: Evidence from semantic 
priming.” Cognition 70, no. 1 (1999): B1-B13.

Neely, James H. “Semantic priming effects in visual 
word recognition: A selective review of current findings 
and theories.” En Basic Processes in Reading: Visual 
Word Recognition, editado por Derek Besner y Glyn W. 
Humphreys, 264-336. Erlbaum, 1991.

Nelson, Katherine. Making Sense: The Acquisition of 
Shared Meaning. Academic Press, 1985.



El significado: entre las redes de la lógica  
y la experiencia

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 191-228

227

Nematzadeh, Aida, Afra Alishahi Fazly, and Suzanne 
Stevenson. “A computational model of early word 
learning from multimodal input.” Language Learning and 
Development 10, no. 1 (2014): 1-27.

Newman, Rochelle S., et al. “Statistical learning of word 
boundaries: Children’s learning of phrasal units.” Journal 
of Memory and Language 54, no. 3 (2006): 305-319.

Regier, Terry. “Emergent constraints on word–meaning 
mappings.” In Cognitive Models of Language, edited by 
Michael Tomasello, 31-60. Erlbaum, 2003.

Rosch, Eleanor. “Cognitive representations of semantic 
categories.” Journal of Experimental Psychology: General 
104, no. 3 (1975): 192-233.

Rubí, Rosa, y Alberto Falcón. “Lexical Organization 
in Spanish-Speaking Children with Down Syndrome: 
Thematic and Taxonomic Relations.” Póster presentado 
en el 2024 ICIS Biennial International Congress of Infant 
Studies, Glasgow, Scotland, 4-6 de julio, 2024.

Russell, Bertrand.  “On denoting.” Mind 14, no. 56 (1905): 
479-493.

Snow, Catherine E. “Social perspectives on the emergence 
of language.” En Handbook of Child Psychology, vol. 2, 
editado por D. Kuhn y R. S. Siegler, 187-208. Wiley, 1999.

Steyvers, Mark y, Joshua B. Tenenbaum. “The large-scale 
structure of semantic networks: Statistical analyses and a 
model of semantic growth.” Cognitive Science 29, no. 1 
(2005): 41-78.

Stille, Magnus, Trevor Bekolay, Peter Blouw y Peter 
Kröger. “Multi-level modeling of lexical access using 
Nengo.” Cognitive Computation 12, (2020): 117-134.



El significado: entre las redes de la lógica  
y la experiencia

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp.  191-228

228

Styles, Suzy J. y Kim Plunkett. “How do infants build a 
semantic system?” Infancy 14, no. 1 (2009): 132-161.

Talmy, Leonard. “Lexicalization Patterns: Semantic 
Structure in Lexical Forms.” En Language Typology and 
Syntactic Description, Vol. 3: Grammatical Categories 
and the Lexicon, editado por Timothy Shopen, 57-149. 
Cambridge University Press, 1985.

Tarski, Alfred. “The semantic conception of truth 
and the foundations of semantics.” Philosophy and 
Phenomenological Research 4, no. 3 (1944): 341-376.

Tomasello, Michael. Constructing a Language: A Usage-
Based Theory of Language Acquisition. Harvard University 
Press, 2003.

Urrutia, Martha. Procesamiento léxico y modelos 
conexionistas. UNAM, 2003.

Varela, Francisco J., Evan Thompson y Eleanor Rosch. The 
Embodied Mind: Cognitive Science and Human Experience. 
MIT Press, 1991.

Vitevitch, Michael S. “What can graph theory tell us about 
word learning and lexical retrieval?” Journal of Speech, 
Language, and Hearing Research 51, no. 2 (2008): 408-422.

Vivas, Estela y Luz Vivas. “La adquisición de palabras 
y el desarrollo de conceptos en la infancia.” Revista de 
Psicología General y Aplicada 62, no. 2 (2009): 201-218.

Waxman, Sandra R. y Laura L. Namy. “Challenging the 
notion of a thematic preference in early word learning.” 
Developmental Psychology 33, no. 3 (1997): 555-567.

Werker, Janet F. y H. Yeung. “Infant speech perception and 
lexical representation.” Trends in Cognitive Sciences 9, no. 
11 (2005): 519-525.



Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2025, pp. 229-261

229

Violencia simbólica y violencia escolar:  
un abordaje del problema desde la nueva 

escuela mexicana

Symbolic violence and school violence: 
approaching the problem from the new  

mexican school

La violence symbolique et la violence scolaire: 
une approche du problème à partir de la  

nouvelle école mexicaine

Fernando Berdún Palacios1

Resumen: En este artículo se realiza una revisión del fenómeno 
de la violencia escolar en México, tratándolo de poner en relación 
con el concepto de violencia simbólica, analizado por Bordieu y 
Passeron. En el análisis se defiende que la violencia escolar es una 
consecuencia de la presencia de violencias simbólicas insertadas 
en los sistemas educativos (de México y de cualquier país), pero 
que esas violencias simbólicas, entendidas como la causa real 
del problema, quedan desatendidas porque se realiza un abordaje 
superficial del problema de la violencia escolar. Frente a esto, la 
Nueva Escuela Mexicana (NEM, en adelante) trata de ofrecer un 

1	 Universidad Autónoma de Nuevo León, San Nicolás de los Garza, NL.



Violencia simbólica y violencia escolar:  
un abordaje del problema desde la  
Nueva Escuela Mexicana

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2025, pp.  229-261

230

cambio en las estrategias que se llevan a cabo para proponer una 
cultura de paz.

Palabras clave: violencia escolar, violencia simbólica, conflicto, 
educación, Nueva Escuela Mexicana, cultura de paz.

Abstract: This paper reviews the phenomenon of school violence in 
Mexico, attempting to relate it to the concept of symbolic violence 
analyzed by Bordieu and Passeron. This analysis argues that school 
violence is a consequence of the presence of symbolic violence 
embedded in educational systems (in Mexico and elsewhere), but 
that such violence even when understood as the real cause of the 
problem, is neglected because the root problem is superficially 
addressed. In response to this, the New Mexican School (in Spanish 
NEM and referred hereafter) seeks to offer a shift in the strategies 
implemented to promote a culture of peace in the classrooms.

Key words: school violence, symbolic violence. conflict, 
education, New Mexican School.

Résumé: Dans le présent article se réalise une révision du 
phénomène de la violence scolaire au Mexique, en essayant de 
le mettre en relation avec le concept de la violence symbolique, 
analysé par Bourdieu et Passeron. L’analyse défend que la 
violence scolaire est une conséquence de la présence de violences 
symboliques présentes dans les systèmes éducatifs (de Mexique 
et de n’importe quel pays), mais que ces violences symboliques, 
vues comme la cause réelle du problème, elles restent négligées 
parce qu’il se réalise une approche superficielle du problème de 
la violence scolaire. En face à ceci, la Nouvelle École Mexicaine 
(NEM, le signe en espagnol, appelé de cette manière à partir de 
maintenant) tente d’offrir un changement dans les stratégies mises 
en œuvre pour proposer une culture de paix.

Mots-clés: violence scolaire, violence symbolique, conflit, 
éducation, Nouvelle École Mexicaine (NEM), culture de paix.



Violencia simbólica y violencia escolar:  
un abordaje del problema desde la  
Nueva Escuela Mexicana

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2025, pp. 229-261

231

Introducción

La violencia forma parte de nuestra vida diaria. Está presente 
en acciones que en principio creemos tan inocentes como 
desplazarnos en nuestro vehículo o charlar amistosamente 
con otra persona. Sin embargo, paradójicamente, casi 
no sabemos algo de ella, apenas conseguimos arañar la 
superficie en los numerosos intentos que hay por definirla y 
encontrar sus causas.

Podemos afirmar que el problema de la violencia (en 
general) es un problema que acompaña a toda la historia de 
la humanidad. Y no es un fenómeno homogéneo, sino que 
está profundamente determinado por aquellas características 
sociales y culturales de cada región, características que en 
algunos casos contribuye a que la violencia sea naturalizada 
en la sociedad y se tome como algo normalizado.

La violencia en la escuela, como el tipo de violencia 
que nos interesa aquí, se ha utilizado como un instrumento 
de control de los alumnos desde que en los siglos XVIII 
y XIX se institucionalizara la educación tanto en Europa 
como en América. Por ello, violencia y educación han 
estado unidas desde el inicio. Sin embargo, “la literatura 
especializada reconoce que hasta bien entrado el siglo XX, 
en muchas partes del planeta se admitieron los castigos en 
las escuelas, por considerarlos importantes para la disciplina 
y el aprendizaje, y para erradicar los problemas de conducta 
en niños.”2 Las autoras añaden además que “a partir de 
los últimos cuarenta años del siglo pasado, se observó un 
mayor reconocimiento de la problemática y un auge en 
las denuncias al respecto.”3 Esto debido obviamente a la 
llegada de los medios de comunicación en masa, internet 

2	  Yoanka Rodney-Rodriguez y Mirta Garcia Leyva, “Estudio histórico de 
la violencia escolar”, VARONA, no. 49 (2014): 43.
3	  Ídem.



Violencia simbólica y violencia escolar:  
un abordaje del problema desde la  
Nueva Escuela Mexicana

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2025, pp.  229-261

232

y las redes sociales, que favorecen la concurrencia en el 
fenómeno de le violencia de nuevos actores y nuevas 
formas de ejercerla.

Por ello, en las dos últimas décadas del siglo XX 
cuando el fenómeno de la violencia en la escuela se convierte 
en una preocupación fundamental de las investigaciones en 
educación. Y a pesar del gran número de investigaciones 
que existen sobre el fenómeno, este sigue en auge. Es 
desconcertante que la violencia parece ser algo anecdótico, 
algo cotidiano. Y el problema es que cuanto más se vive con 
ella más familiar se vuelve y se tiende a invisibilizar. Cuando 
los actos violentos forman parte del día a día de miles de 
personas, la posibilidad de detectar un caso de violencia 
disminuye, porque es interiorizada. Este es el caso, por 
ejemplo, de lo que se conoce como la violencia simbólica, 
concepto analizado y estudiado por Bourdieu y Passeron. Se 
trata este de un tipo de violencia institucionalizada, que no 
es violencia física (aunque puede provocarla) y que, hasta 
cierto punto, es incluso vista como algo válido.

En este ensayo se plantea la necesidad de analizar el 
concepto de violencia simbólica como causa de la violencia 
escolar, y ver hasta qué punto la Nueva Escuela Mexicana 
puede suponer una respuesta eficaz frente a este problema.

La violencia simbólica

Este tipo de violencia ha sido estudiado por Bourdieu y 
Passeron.4 Estos autores tratan de elaborar una explicación 
de cómo el sistema escolar (francés) reproduce violencias 
simbólicas, es decir, conductas que logran someter a los 
sujetos a ciertas coerciones legítimas dentro del sistema 

4	  Pierre Bourdieu y Jean Claude Passeron, La reproducción (Fontamara, 
1996).



Violencia simbólica y violencia escolar:  
un abordaje del problema desde la  
Nueva Escuela Mexicana

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2025, pp. 229-261

233

educativo. La violencia simbólica no debe ser entendida 
necesariamente como violencia física. Se trata así de un 
tipo de violencia que está presente fundamentalmente en 
espacios educativos. Los autores se centran en el sistema 
educativo francés, pero esta forma de operar de la educación 
puede ser extrapolada a cualquier otro sistema educativo de 
otro país.

La principal inquietud de Bourdieu y Passeron es 
denunciar los mecanismos de dominación que imperan en 
la sociedad, especialmente los más sutiles y que apenas se 
hacen explícitos en los contextos sociales. Este mecanismo 
de la violencia y la dominación siempre tratan de volver 
legítima alguna configuración social, por ello operan 
siempre en el terreno de la cultura.

Para Bourdieu, en los contextos socioculturales 
existen estructuras objetivas que fuerzan al sujeto a actuar 
de alguna manera o a llevar a cabo representaciones de los 
objetos. Es mediante la interacción con estas estructuras que 
se generan ciertas prácticas y simbolismos. Para explicar la 
relación que se da entre el sujeto y las estructuras objetivas 
de la sociedad, Bourdieu recurre a dos conceptos clave: 
habitus y campo. El habitus “se adquiere como resultado de 
la ocupación estable y duradera de una posición cualquiera 
dentro del mundo social, y no es más que una estructura 
social internalizada y encarnada.”5 El campo constituye esa 
red de relaciones que se establece en un ámbito concreto. 
Se trata de una red de fuerzas que se impone a las personas, 
las cuales se adentran en una lucha entre medios y fines 
según sea su posición en ese campo.

5	  Mercedes Ávila, “Socialización, educación y reproducción cultural: 
Bordieu y Bernstein”, Revista Interuniversitaria de Formación del Profesorado 
19, no. 1 (2005): 160.



Violencia simbólica y violencia escolar:  
un abordaje del problema desde la  
Nueva Escuela Mexicana

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2025, pp.  229-261

234

En el ámbito de la educación, los alumnos reciben en 
sus hogares un habitus, que es su capital social y cultural, 
que actúa como agente regulador, sobre el que la escuela 
realiza su acción constructiva. Precisamente Bordieu y 
Passeron afirman que la escuela es ese campo que actúa 
como reproductor de la cultura, a través de los currículos, 
los planes y las estrategias de estudio. En relación con el 
contexto educativo, los dos autores distinguen tres formas 
en que la sociedad opera: “la nueva clase media invierte en 
cultura para mejorar su status social; la elite cultural intenta 
conservar su posición de privilegio y no perder status; 
mientas que la clase dominante en la esfera económica 
trata de reconvertir parte de su capital en capital cultural, 
consiguiendo títulos académicos prestigiosos que le ayuden 
a mantener su posición y le den status”.6

Esto explica por qué cada una de esas clases sociales, 
entienden la educación de forma diferente. La clase social 
media va a intentar, mediante la educación, adquirir 
estudios técnicos, la clase acomodada culturalmente va a 
tratar de mantener su posición a través de la defensa de 
las humanidades, y la clase económicamente dominante 
trata de relacionar la educación universitaria al mundo 
de los negocios. Cada clase social tiene una forma de ser 
diferente, que determina las actitudes hacia la cultura y 
hacia la educación, lo que sirve como condicionante de las 
posibilidades de éxito de cada grupo cultural en el ámbito 
educativo.

Porque por encima de la supuesta igualdad del 
sistema educativo de las sociedades, lo que determina 
el éxito es el estatus social. La escuela es el principal 
actor en la reproducción cultural. De hecho, el papel 
principal de la educación es servir como perpetuador de 

6	  Ibid., 161.



Violencia simbólica y violencia escolar:  
un abordaje del problema desde la  
Nueva Escuela Mexicana

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2025, pp. 229-261

235

aquellos aprendizajes que merecen la pena realizar para 
la conservación de la sociedad y de la cultura. Pero no se 
puede enseñar toda la cultura, solo podemos enseñar una 
parte. Esta parte de cultura que se enseña es la que aquellas 
clases sociales más elevadas quieren que se enseñen, porque 
de esta perpetuación cultural depende su existencia. Por 
lo tanto, aquellos alumnos que provienen de estas clases 
sociales elevadas son premiados por un sistema educativo 
que, en realidad, favorece a los alumnos que tienen más 
capacidades, es decir, que pertenecen a clases más cultas. 
Aquellos alumnos que provienen de clases sociales no tan 
educadas tendrán más dificultades para progresar y tener 
éxito académico. De esta manera “los que viven desde su 
nacimiento en un ambiente cultural intelectualizado, poseen 
una cultura afín a la escuela y la universidad, mientras que 
la cultura de las clases subordinadas es ajena, e incluso 
opuesta, a estas instituciones.”7

Es decir, realmente la educación no realiza la promesa 
tantas veces escuchada de la emancipación humana, sino 
que sirve simplemente para perpetuar un régimen de 
valores culturales favorable a una clase determinada. Todo 
en la educación va encaminado a que solo los alumnos que 
nacen en el seno de esas clases sean los que tengan más 
oportunidades de progreso y éxito. La escuela no es capaz 
de lograr, según Bourdieu y Passeron, ningún cambio social 
significativo, sino que simplemente se limita a imponer una 
autoridad que legitima la existencia de unas clases sociales 
a través de los planes de estudio. Y lo más grave de todo: 
“lo hace con una sutileza que es lo que explica su eficacia, 
pues como lo anterior no es percibido, la institución llega a 
contar con la adhesión de los sectores más desfavorecidos.”8

7	  Ibid., 162.
8	  Ídem.



Violencia simbólica y violencia escolar:  
un abordaje del problema desde la  
Nueva Escuela Mexicana

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2025, pp.  229-261

236

Por lo tanto, la acción pedagógica favorece, según 
Bourdieu y Passeron los intereses de las clases dominantes, 
a través de la imposición de un arbitrio cultural. Como no 
se puede transmitir todos los valores culturales, solo se 
transmiten los que favorecen el progreso de la sociedad. Eso 
supone una acción que conlleva violencia simbólica. Aquí 
el concepto de violencia no se refiere a violencia física, sino 
una violencia velada, presenta, normalizada, que se toma 
como lo normal: lo normal es portarse bien en la escuela, ser 
aplicado y estudiar. Pero realmente esos comportamientos 
solo responden a unos valores, los del arbitrio cultural. Para 
hacer que estos valores sean considerados como necesario 
para la sociedad, la escuela “enmascara esta función social 
creando la imagen o ilusión de autonomía y neutralidad, 
quedando así legitimado.”9

Por lo tanto, podemos afirmar que la autonomía y 
libertad que la escuela se jacta de crear es, en realidad, una 
ilusión. Detrás de eso subsiste una violencia simbólica, 
totalmente encarnada en los mecanismos pedagógicos. De 
tal forma que la acción pedagógica es, en el fondo, una 
acción cuyo objetivo únicamente es crear unos hábitos 
intelectuales, morales y profesionales que son el reflejo de 
la clase dominante.

De esta manera, la escuela impone una lógica de la 
identificación. Aquellos alumnos cuya dinámica familiar 
sea más parecida a la dinámica de la escuela, tendrán más 
posibilidades de tener éxito. Si al alumno no le cuesta 
trabajo reproducir la dinámica familiar de obediencia, 
dedicación y esfuerzo dentro de la escuela entonces es 
menos probable que el sistema educativo lo aparte. Pero los 
problemas aparecen cuando la lógica familiar y la lógica 
de la escuela no coinciden. Porque el alumno llega a la 

9	  Ibid., 163.



Violencia simbólica y violencia escolar:  
un abordaje del problema desde la  
Nueva Escuela Mexicana

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2025, pp. 229-261

237

escuela con unas creencias y unos hábitos que chocan con 
los valores y conductas que se supone que debe adquirir.

La violencia escolar

La violencia en contextos educativos tiene una gran 
relación con la violencia simbólica. ¿Qué es la violencia 
escolar? Realmente no existe una única definición de lo que 
es la violencia escolar, pero podemos adoptar la definición 
que da Rodney, citado por Santana, entendido como “el 
fenómeno social y multifactorial que tiene sus orígenes 
en el desequilibrio de poder entre los miembros de la 
comunidad educativa, provocando daños, tanto para quien 
la aplica como para quien la sufre.”10 Me parece que esta 
definición es lo suficientemente amplia como para poder 
entender, desde esa perspectiva, el espectro de formas de 
violencia que se dan en los contextos educativos. 

Más allá de las diversas formas en las que se 
presenta el fenómeno, queda claro que el fenómeno de 
la violencia educativa lesiona gravemente la actividad de 
enseñanza y aprendizaje. Y aunque no parece haber un 
acuerdo sobre lo que sea la violencia educativa, lo cierto 
es que todos los expertos sobre el tema concluyen que se 
trata de un fenómeno en el que inciden distintos factores: 
sociales, culturales, económicos, etc… “culturalmente 
estamos inmersos en una sociedad que ha naturalizado la 
violencia como forma de respuesta (…) Estas acciones 
son percibidas por los más jóvenes como algo “cotidiano” 
o “normal”, lamentablemente se toma como una forma de 
vida.”11

10	  Rodney, citado en Ana Karen Santana, “Violencia escolar y sus mani-
festaciones en la escuela primaria”, Copala 9, no. 19 (2024): 3.
11	  Ídem.



Violencia simbólica y violencia escolar:  
un abordaje del problema desde la  
Nueva Escuela Mexicana

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2025, pp.  229-261

238

Esta naturalización de la violencia que se vive en los 
contextos sociales actuales afecta gravemente el espacio 
educativo. El hecho de que los alumnos realicen sus 
tareas escolares en contexto de tensión y violencia afecta 
al rendimiento y a la concentración. Lamentablemente, 
las escuelas no son capaces de desarrollar estrategias de 
afrontamiento activo de las situaciones de violencia. Los 
conflictos en los entornos escolares son abordados desde 
una óptica no preventiva, sino que se actúa una vez que el 
problema ya está presente. 

Partiendo de la base de que en la institución escolar la 
figura del profesor autoritario ha desaparecido prácticamente, 
cabe preguntarnos por qué sigue estando presente la violencia 
en las escuelas. Según Massimo Recalcati,12 la escuela hoy 
en día es una escuela narcisista (por oposición a la escuela de 
la educación tradicional o escuela-Edipo). La característica 
fundamental de la escuela narcisista es la eficacia individual 
y la pérdida del sentido de la narrativa o la palabra. Porque 
los alumnos son presa de una escuela que no habla, ni 
tampoco escucha la palabra de nadie. Y esto es algo que 
Gabriela Sánchez ha detectado muy bien en su investigación 
en colonias desfavorecidas del norte de Monterrey, a 
propósito de la manera en que se manifiesta la violencia en 
las escuelas de esas colonias. Afirma la investigadora que, 
“desafortunadamente, la urdimbre de afectos y emociones 
que se tejen en las comunidades escolares se mantiene oculta 
o se niega, como si no existiera, no por los más pequeños 
sino, principalmente, por los adultos que participan en la 
comunidad escolar.”13 La escuela no es capaz de crear un 
vehículo conductor para todas aquellas emociones reprimidas 

12	  Massimo Recalcati, La hora de clase (Anagrama, 2016).
13	  Gabriela Sánchez, “Terror, fantasía y realidad: desafíos para recuperar 
narrativas de violencia crónica desde la perspectiva de niñas y niños”, Psicología 
Iberoamericana 30, no. 2 (2022): 7. 



Violencia simbólica y violencia escolar:  
un abordaje del problema desde la  
Nueva Escuela Mexicana

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2025, pp. 229-261

239

de los alumnos y profesores. Las causas de esto son varias, y 
van desde la focalización excesiva en criterios de eficiencia 
y eficacia, hasta una capacitación deficiente para docentes, 
carencias estructurales y falta de recursos económicos.

Educación y violencia simbólica

¿Causa la violencia simbólica fenómenos de violencia 
educativa? No cabe duda de que a través de la violencia 
simbólica se desarrolla una estandarización de ciertos 
valores culturales y ciertas formas de pensamiento que 
se institucionalizan por ser entendidas como las formas 
correctas de actuar y pensar. De ahí que uno de los mayores 
problemas que se plantean en el campo de lo puramente 
político es la ordenación y estructuración del sistema 
educativo, ya que la formación del individuo y de las 
sociedades depende completamente de eso. En este sentido, 
“la clase de reflexión filosófica que está ganando terreno no 
es una reflexión gnoseológica sobre las condiciones de la 
transmisión del saber, ni una reflexión antropológica sobre 
los fundamentos de la labor pedagógica, sino una reflexión 
esencialmente política.”14

Por ello, es un hecho que los países actualmente se 
encuentran inmersos en un profundo proceso de reforma 
de sus sistemas educativos. Esto es debido también 
a un profundo proceso de transformación que está 
experimentando la sociedad global actual. De esta manera 
“uno de los problemas más importantes en el mundo actual 
es que el hombre rodeado de tecnologías, de virtualidades, 
manipulado por la publicidad y asustado por la fuerza de 
los mitos renuncia sistemática y progresivamente a su 

14	  Pablo Da Silveira, “Educación y política: el gobierno de la educación 
como tema de la agenda filosófica contemporánea”, en Voces de la filosofía de la 
educación, ed. Ramírez Hernández, (CLACSO, 2015): 113-114.



Violencia simbólica y violencia escolar:  
un abordaje del problema desde la  
Nueva Escuela Mexicana

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2025, pp.  229-261

240

capacidad de decidir.”15 Hoy en día, más que nunca, el ser 
humano permite que se le manipule. Esto supone, a la vez, 
replantear el sentido de la educación. 

Podemos afirmar que, “el concepto de educación 
implica siempre una referencia al componente utópico 
“perfección”, cuya discusión y determinación nos introduce 
inevitablemente en la utilización de criterios morales.”16 
Así, no cabe duda del papel que juega la educación como 
actividad formadora del carácter de los individuos dentro 
de una sociedad, carácter que posibilita el tomar ciertas 
decisiones y actuar de manera inteligente. En este sentido, 
se afirma que la educación es “el proceso de formación de la 
persona, con todo el moldeamiento apuntado por el respeto a 
las actitudes y valores que la conforman, así como el dominio, 
el manejo crítico y aplicabilidad de esos conocimientos más 
que a la propia acumulación de conocimiento.”17

Precisamente entender la educación como una 
herramienta que sirva a determinados grupos de poderes es lo 
que está haciendo que ésta se instrumentalice cada vez más, 
y es lo que nos pone frente a la sospecha de que la escuela, 
como institución, no sea más que un mero reproductor de 
violencias simbólicas, de estándares culturales deseados. 
Esto es algo que Gert Beista puntualiza en su trabajo: “si 
pensamos que la educación es un instrumento del que todo 
el mundo quiere algo, entonces la educación desaparece.”18  
En una sociedad como la actual, marcada por el acceso 

15	  Domingo Lodeiro, “La violencia simbólica, instrumental y directa en el 
sistema educativo y en los centros escolares: propuestas de investigación-acción” 
(PhD diss., Universidad Complutense, 2001): 151-152.
16	  Jose Manuel Esteve, Educar: un compromiso con la memoria (Octaedro, 
2010): 50.
17	  Lodeiro, “La violencia simbólica”, 91.
18	  Gert Beista, “Desinstrumentalizando la educación”, en Teoría de la edu-
cación. Revista interuniversitaria 36, vol. 1: 5.



Violencia simbólica y violencia escolar:  
un abordaje del problema desde la  
Nueva Escuela Mexicana

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2025, pp. 229-261

241

masivo a la información, por la computarización, por la 
digitalización etc., es más fácil que nunca poder encontrar 
formas de desarrollar todo nuestro potencial como personas. 
Pero también es mucho más fácil para los poderes públicos 
establecer toda una red de control y homogeneización de las 
sociedades: “vivimos en una sociedad que no está interesada 
en que seamos adultos. Las diferentes configuraciones sociales 
que creamos nos dicen constantemente que deberíamos 
seguir nuestros deseos y no hacernos preguntas difíciles sobre 
ellos.”19 Esta estandarización de lo social crea centralización, 
y esto es algo que impacta totalmente en el desarrollo de los 
planes educativos en una sociedad, instrumentalizándolos. 
De tal manera que “eso puede implicar menos y no más 
participación de los individuos en la conducta de sus vidas y 
de la vida de sus sociedades, más y no menos control de las 
decisiones por unas pocas oligarquías.”20

Esta ambivalencia entre el acceso al desarrollo del 
potencial individual y los sistemas de centralización debe 
ser objeto de análisis por parte de una reflexión filosófica 
comprometida con devolver a la educación el papel de 
humanizar y liberar al ser humano. Un buen ejemplo de 
esta reflexión es la interesante propuesta de Cabrera. En su 
artículo, presenta la idea de una educación ambiental. Según 
ella, hoy en día vivimos en una crisis no solamente social, 
sino socio-ecológica, que nos está poniendo en jaque a 
nosotros como sociedad y también a la ecología. Esta crisis 
es debida, según la autora, a la fuerza simbólica y cultural 
que tiene el paradigma neoliberal actual, que convierte a la 
naturaleza a los individuos es pura mercancía. Frente a eso 
se plantea una educación ambiental: “Pensamiento crítico 

19	  Ibid., 6.
20	  Marcelo Dascal, “Diversidad Cultural y práctica educacional”, en Ética 
y diversidad Cultural, ed. León Olivé (Fondo de Cultura Económica, 2011): 188.



Violencia simbólica y violencia escolar:  
un abordaje del problema desde la  
Nueva Escuela Mexicana

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2025, pp.  229-261

242

y diálogo son aportes fundamentales para una educación 
ambiental que busca hacer frente a la crisis socio-ecológica, 
pues se requieren docentes comprometidos con una 
práctica pedagógica que ponga al centro el cuidado de la 
vida y favorezca un posicionamiento complejo respecto al 
escenario de crisis.”21

Pero la inercia de los sistemas educativos actuales, 
y la imposición simbólica y cultural que genera, son 
difíciles de vencer. Cualquiera que tenga experiencia en 
el ámbito educativo, ha tratado de revertir los vicios de 
la práctica educativa, vicios que proceden desde todas las 
direcciones: desde el sistema político-social, hasta la pereza 
del profesor o la poca disposición que a veces presenta el 
alumnado. Generar un cambio profundo en las estructuras 
de los sistemas educativos no es algo inmediato, sino que 
lleva años (incluso siglos). Al igual que los lenguajes, 
según Rodríguez, las escuelas presentan una gramática que 
opone resistencias a los cambios. Y, también igual que los 
lenguajes, que pueden adaptar palabras pero son más reacios 
a incorporar cambios profundos, en las escuelas “cambios 
superficiales se introducen con cierta facilidad, mientras que 
cambios en las estructuras profundas se obstaculizan.”22

Cualquiera que sea el grado de éxito de esos intentos 
de cambio, lo cierto es que en la práctica educativa no 
podemos permitirnos el lujo de dejar de reflexionar sobre 
todos los problemas que atañen a la educación y todo el 
sistema ético, político y social que rodea a esta actividad. 
Porque dejar de hacerlo sería renunciar al punto de vista 

21	  Fabiola Cabrera, “Educación liberadora para abordar la crisis  socioe-
cológica: aportes y desafíos”, Sinéctica: revista electrónica de la educación, no. 63 
(2024): 4.
22	  María del Mar Rodríguez, “Las representaciones del cambio educativo”, 
Revista Electrónica de Investigación Educativa 2, no. 2 (2000): 33.



Violencia simbólica y violencia escolar:  
un abordaje del problema desde la  
Nueva Escuela Mexicana

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2025, pp. 229-261

243

crítico que se debe estar presente en un acto tan fundamental 
como el educativo.

Uno de los autores más importantes que ha tratado 
de expresar la manera en que la escuela es una institución 
reproductora de violencias simbólicas es Paulo Freire 
(2012), con su idea de la educación bancaria.23 Se trata de 
una metáfora con la que Freire denuncia que la educación se 
ha transformado en una actividad que se reduce simplemente 
a depositar información en la mente de los alumnos, para que 
la memoricen. Esto es todo lo contrario de lo que debería ser la 
actividad educativa, una actividad que fomente la creatividad 
y el pensamiento crítico en los alumnos. Pero la educación 
bancaria, en el fondo, lo que hace es oprimir al alumnado 
(ya que este tipo de educación sirve a unos intereses ocultos) 
porque no le deja un espacio a la duda. En este sentido, 
“Freire condena la educación bancaria no sólo porque ésta 
da lugar a que los educandos acumulen conocimientos y así 
devengan una especie de archivo, sino también porque los 
aleja de la práctica científica y, al mismo tiempo, no estimula 
en ellos la indagación ni la creatividad.”24

Un concepto implícito en la educación, apoyado 
por esa visión bancaria de la educación, es el concepto de 
eficacia, que ya ha sido apuntado más arriba. Hoy en día 
la tecnología se ha adueñado de los espacios educativos (y 
de todos los espacios humanos en general) bajo la promesa 
de hacer más eficaz todo el proceso de enseñanza. En 
un reciente artículo de Espín, Jácome, Cuesta y Aguirre, 
al realizar un estudio cuantitativo y cualitativo en zonas 
rurales de Ecuador se concluye que existe una brecha 
tecnológica importante. Se desmiente la noción simplista 

23	  Paulo Freire, Pedagogía del oprimido (Akal, 2012).
24	  Freddy Varona, “Ideas educacionales de Paulo Freire. Reflexiones desde 
la educación superior”, Medisur 18, no. 2 (2022): 235.



Violencia simbólica y violencia escolar:  
un abordaje del problema desde la  
Nueva Escuela Mexicana

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2025, pp.  229-261

244

de que basta con tener un dispositivo electrónico para 
hacer del proceso de enseñanza algo más provechoso y 
eficaz para los estudiantes. Es más, esta brecha tecnológica 
permea también el ámbito emocional de alumnos, docentes 
y familias: “cámaras apagadas por vergüenza, docentes 
agotados frente a pantallas, hogares en tensión por la falta 
de recursos. Todo ello mostró que la brecha no era solo 
material, sino también afectiva.”25

Pero lo más grave de casar a la educación con la 
vagamente definida eficacia es que se puede caer en una 
instrumentalización del proceso educativo, desde el ámbito 
de la administración hasta lo que ocurre diariamente en las 
aulas. Esto hace que la educación sea un mero trámite para 
cumplir ciertos objetivos sociales. Con el objetivo de ser 
más eficaz, los estudiantes deben ser recluidos en un lugar 
donde se lleve a cabo ese trámite sin interrupciones, donde las 
normas de la vida cotidiana son suspendidas, las emociones 
son silenciadas, en aras de una mejor instrumentalización 
del proceso. “Se justifica así el “régimen de excepción” 
vigente en las instituciones educativas: rigores espartanos, 
ocupación con temas que no le interesan al educando, 
vigilancia y evaluación constante de su desempeño, etc.”26

Por lo tanto, aquellos alumnos que no cumplen con 
los requerimientos escolares: disciplina, dedicación, buen 
comportamiento, comunicativos etc., son apartados. Esto 
puede favorecer la proliferación de conductas de acoso en 
las escuelas. La manera sutil en que la violencia simbólica se 
ejerce dentro de los sistemas escolares causa segregación en 
el alumnado. Esta segregación escolar puede ser entendida 

25	  Daniel Espín, Karina Jácome, Humberto Cuesta, Geovanny Aguirre, 
“Efectos de la brecha digital en el proceso educativo” en Revista Científica Ca-
minos de Investigación 7, no. 1: 105. 
26	  Dascal, “Diversidad Cultural”, 197.



Violencia simbólica y violencia escolar:  
un abordaje del problema desde la  
Nueva Escuela Mexicana

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2025, pp. 229-261

245

como una de las causas de la existencia de conductas 
violentas en las escuelas.

Consecuencias de la violencia en la actividad educativa

Las consecuencias del fenómeno de la violencia escolar 
en la actividad educativa son múltiples, y van desde el 
impacto psicológico en los individuos y los impedimentos 
para el proceso educativo, hasta el ámbito legal. Para poder 
tomar conciencia realmente de tales consecuencias, es 
necesario alertar sobre un hecho de que “no asistimos a la 
era del bullying y la violencia escolar (ya que no se trata 
de fenómenos nuevos), sino a la era de la conciencia sobre 
diversas formas de maltrato entre pares y de violencias en 
centros escolares que ahora nos resultan inaceptables.”27

Justo esa toma de conciencia del impacto de la 
violencia escolar debe hacernos cambiar de óptica a la hora 
de entender la naturaleza del acontecimiento violento en 
las escuelas, óptica que hasta ahora sigue anclada en una 
mentalidad resultadista, que no toma en consideración la 
importancia de crear una situación en la que los alumnos 
no tengan miedo de expresar sus emociones, problemas 
e inquietudes. En la situación actual, todo se entiende 
desde la óptica de las consecuencias: un sujeto dentro del 
contexto escolar agrede o maltrata a otro. Automáticamente 
detectamos una víctima y un maltratador, y valoramos que 
la víctima necesita ayuda y el maltratador es merecedor de 
un castigo. Todo obedece a una lógica de las consecuencias 
concretas, para unas personas concretas en un momento 
concreto. De nuevo aparece aquí el individualismo, 
y un contexto escolar fragmentado, producido por el 

27	  Maritza García y Christian Ascencio, “Bullying y violencia escolar: di-
ferencias, similitudes, actores, consecuencias y origen”, Revista intercontinental 
de psicología y educación 17, no. 2 (2015): 12.



Violencia simbólica y violencia escolar:  
un abordaje del problema desde la  
Nueva Escuela Mexicana

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2025, pp.  229-261

246

influjo de una violencia simbólica que permea el sistema 
completamente.

Esta manera de entender la situación reduce mucho la 
perspectiva, porque no nos permite tomar conciencia de dos 
cosas: la presencia de formas de violencia simbólica, que 
tienen una gran importancia en el escenario educativo, y el 
ver más allá del dualismo víctima-maltratador. De nuevo, 
García y Ascencio nos ofrecen una interesante observación 
en este sentido: “en todo acto de violencia escolar y bullying, 
intervienen cinco participantes: maltratadores, víctimas, 
testigos, instigadores e intérpretes.”28 Y la clave aquí es que 
los roles de estos actores dentro de la violencia educativa 
pueden ser intercambiables. Esto abre la posibilidad a que 
exista una exploración emocional del fenómeno, tratando 
de hacer que cada actor ocupe el lugar del otro.

Michelle Elliot29 ofrece una lista de las posibles 
consecuencias que se dan en la persona que recibe acoso y 
maltrato en la escuela de manera recurrente: 

•	 Tener miedo de ir caminando o de regresar de la 
escuela

•	 No querer ir a la escuela

•	  Tener un mal desempeño escolar

•	 Continuamente llegar con libros, ropa o tareas 
destruidos

•	 Llegar a casa con hambre (porque le roban el dinero 
para el almuerzo o el almuerzo mismo)

•	 Volverse retraídos

28	  Ibid., 17.
29	  Michelle Elliot, Intimidación. Una guía práctica para combatir el miedo 
en las escuelas (FCE, 2008).



Violencia simbólica y violencia escolar:  
un abordaje del problema desde la  
Nueva Escuela Mexicana

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2025, pp. 229-261

247

•	 Tartamudear

•	 Comenzar a golpear a otros niños (como reacción a la 
intimidación de esos niños o de otros)

•	 Alteraciones alimenticias (no comer o comer en 
demasía) y volverse obsesivos con la limpieza

•	 Padecer dolores de estómago

•	  Llorar sin razón aparente

•	 Tener pesadillas frecuentes

•	 Enuresis nocturna (orinarse en la cama)

•	 “Perder” sus cosas

•	 Negarse a decir lo que está pasando

•	 Golpes, rasguños y cortadas sin explicación creíble

•	 Sufrimiento y disminución de la autoestima

A su vez, Voors,30 señala las consecuencias que puede 
sufrir la persona que realiza conductas de acoso escolar: 

•	 Vacío interior

•	 Incapacidad para adaptarse

•	 Falta de afecto disfrazado de valentía falsa

•	 Coléricos

•	 Deprimidos e impulsivos

•	 Temor en confiar en los demás

•	 Falta de sensibilidad y de empatía hacia los demás

30	  William Voors, Bullying. El acoso escolar. El libro que todos los padres 
deben conocer (Oniro, 2005)



Violencia simbólica y violencia escolar:  
un abordaje del problema desde la  
Nueva Escuela Mexicana

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2025, pp.  229-261

248

•	 Proyectan su sentimiento de inferioridad haciendo 
menos a los demás

•	 Conflictos frecuentes con todo tipo de autoridad 
(padres, docentes, instructores, religiosos, directivos)

•	 Tienden a plantearse metas académicas poco 
exigentes

•	 Fracaso escolar

•	 Problemas legales

•	 Vandalismo, riñas callejeras, robos, embriaguez 
pública y conflictos con la ley

Otra de las posibles consecuencias que tiene la 
violencia escolar, en cualquiera de sus formas, son 
consecuencias legales o jurídicas, y esto puede afectar tanto 
al acosador como a sus progenitores e incluso al mismo 
centro escolar. Tomando como base la legislación española 
que existe sobre el asunto del acoso escolar, Colás31 señala 
los posibles delitos en los que incurre el sujeto que lleva a 
cabo conductas de violencia escolar:

•	 Lesiones; injurias

•	 Calumnias; amenazas; coacciones; usurpación de 
identidad

•	 Embaucamiento con fines sexuales a menores de 16 
años; agresiones y abusos sexuales a menores de 16 
años; delito contra la integridad moral

•	 Delito de revelación de información de terceros, sin 
consentimiento de su titular

31	  Ana Maria Colás, “Consecuencias jurídicas del acoso escolar: respon-
sabilidad del acosador, de sus padres y del centro educativo”, The family watch: 
instituto internacional de estudios sobre la familia, (2016).



Violencia simbólica y violencia escolar:  
un abordaje del problema desde la  
Nueva Escuela Mexicana

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2025, pp. 229-261

249

Además, podemos también afirmar que el acoso 
reiterado en contextos escolares puede conducir a un sujeto 
a la ideación suicida, o a intentar suicidarse, o conseguir 
hacerlo finalmente. Numerosos casos demuestran que esto 
es posible. Esto es algo que también Colás apunta en su 
artículo, pero lo matiza añadiendo que: 

He de concluir que en este caso nos encontramos 
con un problema importante a la hora de intentar 
aplicar este tipo penal a los suicidios producidos 
como consecuencia del acoso escolar, ya que falta 
un requisito imprescindible en la mayoría de los 
casos: el dolo directo, la intención del acosador con 
sus actuaciones de que el acosado se quite la vida.32

Por otro lado, también la propia escuela y los 
profesores pueden sufrir consecuencias directas de los 
casos de violencia escolar que se den. Más allá del daño a 
la reputación del centro y de sus profesores.

Con independencia de la posible responsabilidad 
civil que se les pueda además reclamar, si los 
responsables de un centro educativo, o sus 
profesores, tienen conocimiento de un supuesto 
en el que se está cometiendo bullying y no actúan 
(…) teniendo en cuenta que a efectos legales son 
considerados “autoridad”, se les podrá imputar la 
comisión de un delito por omisión.33

La autora menciona el hecho de que, a efectos legales, 
los profesores son considerados autoridad. Considero que 
esto no añade nada significativo al hecho de que cualquier 
persona que presencia que alguien está en una situación de 

32	  Ibid., 3.
33	  Ídem.



Violencia simbólica y violencia escolar:  
un abordaje del problema desde la  
Nueva Escuela Mexicana

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2025, pp.  229-261

250

peligro (o se le ha comunicado este hecho) y decide no hacer 
nada, puede ser un caso de omisión del deber de socorro.

En actos de acoso entre alumnos, la víctima 
que ha sufrido maltrato escolar también puede exigir 
responsabilidades a los progenitores del acosador. En este 
caso:

La denuncia no estará fundamentada en la conducta 
de su hijo agresor, sino en el propio comportamiento 
que ellos han llevado a cabo, si eran conocedores 
de la situación que se estaba produciendo y no han 
hecho nada por evitarlo (…) podría imputárseles 
como autores la comisión por omisión del mismo 
delito que los acosadores -siempre que se trate de un 
delito de resultado-, o juzgarles como cooperadores, 
encubridores o cómplices del menor acosador.34

La NEM ante la violencia escolar

¿De qué manera la NEM trata de abordar los casos de 
violencia en la escuela? Lo trata de hacer a través de la 
implantación de una serie de protocolos que tienen el 
objetivo de prevenir actos de violencia e identificar estos 
actos para ofrecer una alternativa no violenta. En este 
sentido, vamos a mencionar aquí tres documentos que nos 
interesan especialmente.

En primer lugar, tenemos la Ley para prevenir, 
atender y erradicar el acoso y la violencia escolar del estado 
de Nuevo León, cuya primera versión data del 1 de julio de 
2013. Esta ley ha sufrido diversas reformas y la más actual 
de esas reformas se realizó el 7 de noviembre de 2025. 
Entre aquella primera versión y esta última hay notables 

34	  Ibid., 4.



Violencia simbólica y violencia escolar:  
un abordaje del problema desde la  
Nueva Escuela Mexicana

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2025, pp. 229-261

251

diferencias que convendría resaltar aquí, al menos las que 
tienen que ver más con nuestro tema, de cara a comprender 
mejor los aportes nuevos de la NEM.

Para empezar, el artículo 1 de la ley, en su versión 
vigente de 2025, afirma lo siguiente:

La presente Ley es de orden público, interés social 
y observancia general en el Estado de Nuevo 
León y tiene por objeto establecer los principios y 
criterios que, desde la perspectiva de una cultura 
de paz, enfoque de género y de derechos humanos 
de la infancia y juventud, orienten el diseño e 
instrumentación, evaluación y control de las 
políticas públicas para reconocer, atender, erradicar 
y prevenir el acoso y la violencia física y psicológica 
escolar, dentro o al exterior de las instituciones 
educativas públicas y privadas, su aplicación será 
obligatoria desde educación inicial, básica y hasta 
la media superior.35 

Y el artículo 2: 

Para efectos de lo establecido en esta Ley, cada 
escuela con organización completa de educación 
básica y media superior, deberán contar ya sea con 
un psicólogo o un criminólogo y/o un trabajador 
social, el cual estará debidamente titulado y 
certificado como mediador para la solución de 
conflictos y será el responsable de coadyuvar 
con las acciones relacionadas con la prevención, 
atención y erradicación del acoso y violencia 
escolar. La intervención de los criminólogos en 
los centros educativos será preferentemente donde 

35	  Gobierno del Estado de Nuevo León, Ley para prevenir, atender y erra-
dicar el acoso y la violencia escolar del estado de Nuevo León, art. 1, (2025), 1.



Violencia simbólica y violencia escolar:  
un abordaje del problema desde la  
Nueva Escuela Mexicana

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2025, pp.  229-261

252

se identifiquen factores de riesgo asociados a 
conductas delictivas o situaciones que excedan el 
ámbito psicoeducativo, priorizándose en todo caso 
la atención psicológica especializada.36

Como vemos, la legislación vigente en el estado de 
Nuevo León deja a consideración de cada centro escolar la 
elaboración de un plan de acción, algo que queda señalado 
en el artículo 13 de la mencionada ley:

Cada escuela, con el apoyo ya sea de un psicólogo 
o un criminólogo y/o de un trabajador social, 
certificado como mediador para la solución 
de conflictos elaborará su propio Programa de 
Prevención del Acoso y la Violencia Escolar de 
conformidad con su propio diagnóstico e incidencia, 
con base en el Plan General que emita el Consejo.37

Los objetivos de ese plan de prevención son, 
entre otros, prevenir y erradicar el acoso y garantizar un 
ambiente escolar libre de acoso y cualquier otro tipo de 
violencia. Además, también la ley menciona que deben 
realizarse capacitaciones al personal docente, alumnos y 
administrativos acerca de cómo abordar casos de maltrato 
o acoso escolar.

Estos 3 artículos (y varios más) no aparecen como 
tal en la primera versión de esta ley, lo que supone que, 
efectivamente, ha habido una toma de conciencia con 
respecto al problema de la violencia escolar en el estado de 
Nuevo León desde 2013, derivada de la llegada de la NEM. 
¿Qué otras diferencias introducen las reformas actuales a la 
ley original de 2013? Merece la pena destacar una novedad 

36	  “Ley para prevenir”, art.2, 1.
37	  “Ley para prevenir”, art. 13, 9.



Violencia simbólica y violencia escolar:  
un abordaje del problema desde la  
Nueva Escuela Mexicana

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2025, pp. 229-261

253

clave, y es el hecho de definir explícitamente qué es la 
cultura de paz en las escuelas. La versión de la ley vigente 
se refiere a este asunto de la siguiente manera:

Cultura de la paz: El conjunto de valores, actitudes 
y comportamientos, modos de vida y acción que, 
inspirándose en ella, reflejan el respeto de la vida, de 
la persona humana, de su dignidad y sus derechos, 
el rechazo de la violencia, comprendidas todas las 
formas de agresión, y la adhesión a los principios de 
libertad, justicia, solidaridad, fraternidad, tolerancia 
y entendimiento, tanto entre los pueblos, como entre 
los grupos y las personas.38

En la versión de 2013, solo encontramos un par de 
menciones sobre la cultura de paz en toda la ley, que se 
limita sólo a considerar la cultura de paz como un valor 
dentro de la escuela, pero no se detiene en explicar en qué 
consiste la cultura de paz.

Otra de las aportaciones novedosas que la NEM ha 
realizado a la cuestión de la violencia escolar y la cultura de 
paz es el hecho de introducir el concepto de capacitación. 
Nada se menciona sobre capacitación o formación de los 
docentes en materia de cultura de paz en la versión de 
2013. En cambio, en la reforma de 2025 se afirma que es 
importante:

Realizar acciones de capacitación y sensibilización 
a su personal en el tema de acoso o violencia entre 
escolares, con el fin de proporcionar una adecuada 
atención a todos los involucrados, respetando los 
derechos de las niñas, niños y adolescentes.39

38	  “Ley para prevenir”, capítulo 2, art. 3, 4.
39	  “Ley para prevenir”, título segundo, capítulo 1, 22.



Violencia simbólica y violencia escolar:  
un abordaje del problema desde la  
Nueva Escuela Mexicana

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2025, pp.  229-261

254

Todas estas novedades (y muchas otras más) van 
en la dirección de humanizar el proceso de enseñanza y 
aprendizaje, alejándolo de la obsesión por la rendición de 
cuentas y la eficiencia de los procesos. Es esto, a mi modo 
de ver, el objetivo fundamental de la reforma educativa de 
la NEM.

En segundo lugar, existe el Manual para la 
elaboración del protocolo local de erradicación del acoso 
escolar en educación básica. En este manual se menciona 
explícitamente que los contenidos de los planes educativos 
emanados de la NEM deberán impulsar la inclusión, la no 
discriminación, la cultura de paz y la no violencia, entre 
otras cosas. En este sentido, el mencionado manual afirma 
que:

Para promover la cultura de la paz y la no violencia 
en las escuelas de nuestro país e impedir que el acoso 
escolar se reproduzca en las aulas y fuera de ellas es 
necesario instrumentar mecanismos de prevención, 
atención (detección, notificación, intervención y 
seguimiento) y medidas de no repetición con un 
enfoque de derechos humanos e igualdad de género, 
y con énfasis en la prevención y la formación de las 
comunidades educativas.40

Y en tercer lugar, también existe en la NEM una serie 
de indicaciones, a nivel federal, destinadas a transformar la 
convivencia escolar, con el objetivo de que se reduzcan los 
casos de discriminación, acoso y exclusión. Para conseguir 
tal objetivo se ha diseñado el cuadernillo de Resolución de 

40	  Gobierno de México, Secretaría de Educación Pública (SEP), Manual 
para la elaboración del protocolo local de erradicación del acoso escolar en educa-
ción básica (SEP, 2023), 4.



Violencia simbólica y violencia escolar:  
un abordaje del problema desde la  
Nueva Escuela Mexicana

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2025, pp. 229-261

255

conflictos en los centros escolares.41 En dicho documento 
se plantea la necesidad de cambiar una perspectiva negativa 
del conflicto en las aulas. Hay 5 formas en las que podemos 
entender el conflicto en un contexto educativo:42

•	 Competición (gano/pierdes)

•	 Acomodación (pierdo/ganas)

•	 Evasión (pierdo/pierdes)

•	 Negociación

•	 Cooperación (gano/ganas)

El autor se inclina por que las dos últimas formas 
de encarar el conflicto sean las adecuadas en entornos 
educativos, con ciertos matices con respecto a la 
negociación. La negociación puede ser vista como una 
forma evolucionada de la competición, en el que se da un 
cedo/cedes y a la vez gano/ganas. Sin embargo, “Si una de 
las dos partes no se va con la sensación de que ha ganado 
lo fundamental, no estamos en este modelo, sino en el de 
la competición o en la acomodación.”43 A excepción de la 
cooperación, todos los demás modelos para entender un 
conflicto priman el punto de vista individual, incluido en 
la negociación, donde la relación constructiva pasa a un 
segundo plano, y la fragmentación del contexto educativo 
se hace evidente. En cambio, en la cooperación:

conseguir los propios objetivos es muy importante, 
pero la relación también. Tiene mucho que ver con 

41	  Gobierno de México, Secretaría de Educación Pública (SEP), Resolu-
ción de Conflictos en los Centros Escolares (SEP, 2022).
42	  Paco Cascón, Educar en y para el conflicto (UNESCO, 2001), 10-11.
43	  Ibid., 11.



Violencia simbólica y violencia escolar:  
un abordaje del problema desde la  
Nueva Escuela Mexicana

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2025, pp.  229-261

256

algo muy intrínseco a la filosofía “no violenta”: el 
fin y los medios tienen que ser coherentes. Es el 
modelo hacia el que vamos a intentar encaminar 
el proceso educativo. Es un modelo en el que sólo 
sirven soluciones gano-ganas, se trata de que todos 
y todas ganemos.44

La perspectiva es muy diferente en este modelo, 
porque lo que se pone en el centro es la comunidad: el 
construir relaciones que favorezcan lo común es el objetivo 
fundamental, obviamente sin renunciar a lo que cada uno 
considera como valioso. Esto va en contra de la corriente 
actual individualista, basada en la eficacia de los alumnos 
y los profesores, y la idea del conocimiento como algo que 
hay que procesar rápidamente.

Es más, desarrollar un sentido de la cooperación 
puede favorecer la eficacia en un contexto educativo: si 
nos enfrentamos al otro en un conflicto y lo vemos como 
un enemigo, la cantidad de energía invertida en derrotarlo 
es muchísimo mayor que si simplemente aprendemos a 
detenernos, analizar y buscar puntos comunes en ambas 
partes. Siempre hay cosas en común entre todos dentro de 
una comunidad.

Conclusiones

La manera en que la sociedad y los sistemas educativos 
abordan casos de violencia escolar es atendiendo a las 
consecuencias. Pero no existe un abordaje crítico del 
problema que parta preguntándose qué subyace a esas 
consecuencias, qué elementos convierte a la escuela es 
reproductora de violencias simbólicas. Frente a un caso 
de violencia escolar, siempre recurrimos a soluciones que 

44	  Ídem.



Violencia simbólica y violencia escolar:  
un abordaje del problema desde la  
Nueva Escuela Mexicana

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2025, pp. 229-261

257

maquillan el problema, en lugar de preguntarnos qué causas 
son las que favorecen la aparición de tal situación. Sin la 
toma de conciencia de las razones que favorecen un acto 
violento, no se asimila la importancia del conflicto, y se 
deja sin atender problemas más graves de tipo estructural, 
psicológico, emocional o familiar.

La posibilidad de la paz en las escuelas requiere la 
necesaria toma de conciencia de que el conflicto va a estar 
presente de manera permanente, y que la escuela reproduce 
violencias simbólicas que, a su vez, generan violencias de 
otros tipos. Porque las escuelas son uno de esos lugares donde 
las relaciones entre seres humanos están muy presentes. El 
conflicto siempre va a estar ahí, por lo que la paz nunca será 
algo pleno: es un proceso. Como afirma Mariscal, “de ahí 
el carácter procesual no solo de los conflictos, que hemos 
descubierto constitutivos al ser humano y que defendemos 
hay que estudiar en cuanto a sus causas y no poniendo tanto 
énfasis en las consecuencias, sino de la paz, que resulta ser, 
como la propia vida humana, un hacer.”45

Quizás debido a este carácter infinito de la paz en 
las escuelas, no terminan de asentarse del todo las bases 
para transformar lo que entendemos por convivencia 
pacífica en las escuelas, por ello creo que merece la pena 
de nuevo realizar el esfuerzo de tratar de asumir la tarea de 
transformar la educación básica y la escuela en algo que 
desarticule las conductas de violencia y haga posible otras 
formas de abordar los conflictos.

Creo que la NEM tiene potencial para realizar este 
cambio y para derribar las formas en las que las violencias 
simbólicas se asientan en los sistemas educativos, y 

45	  Sara Mariscal, “Educación para la paz y razón inclusiva. El pensamien-
to crítico en la filosofía para niños”, Innovación Educativa 18, no. 78 (2018): 61.



Violencia simbólica y violencia escolar:  
un abordaje del problema desde la  
Nueva Escuela Mexicana

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2025, pp.  229-261

258

que generan otros tipos de violencias. Antes que el 
cumplimiento de unas formalidades, que el sistema 
educativo impone como necesarias para el éxito escolar, 
la educación debe ser vista como una invitación a la 
problematización y a la creatividad. La pedagogía crítica 
puede ser un gran aliado de la NEM, y puede suponer 
una fundamentación filosófica de los supuestos que esta 
nueva reforma educativa trata de enseñar a la comunidad 
educativa. 

La manera de empezar a generar un cambio en las 
relaciones que se establecen en la escuela es a través del 
profesor. O, mejor dicho, a través de la forma en la que el 
profesor se dirige a los alumnos. A mi modo de ver, aquí 
reside uno de los cambios que justificarían el llamar como 
nueva a la NEM. Antes que estudiantes, los alumnos son 
personas. La NEM buscaría revalorizar esa idea, tratando 
de ofrecer alternativas no violentas a la resolución de los 
conflictos escolares. En un modelo educativo que es visto 
como una imposición, los alumnos son tratados de manera 
homogénea, entendidos desde el punto de vista de la 
eficiencia y la competencia. 

Se deja fuera cualquier referencia al contexto 
emocional, vivencial y dramático que acompaña a las vidas 
de cada una de esas personas. Frente a esto, la NEM busca 
el cambio de perspectiva. A través de este dialogo ético, 
se busca generar nuevas formas de entender el proceso de 
enseñanza, para provocar un cambio que de ninguna manera 
va a ser un cambio inmediato. Este cambio consistiría en 
ver a la persona antes que al estudiante, en preguntar cómo 
te sientes, qué necesitas, antes que cualquier otra cosa. 
En este sentido, la NEM buscaría recuperar la imagen de 
una escuela donde ocurren vivencias y experiencias que 
permiten salir del encorsetamiento que emana del férreo 
cumplimiento del currículo escolar.



Violencia simbólica y violencia escolar:  
un abordaje del problema desde la  
Nueva Escuela Mexicana

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2025, pp. 229-261

259

Bibliografía

Ávila, Mercedes. “Socialización, educación y reproducción 
cultural: Bordieu y Bernstein”. Revista Interuniversitaria 
de Formación del Profesorado 19, no. 1 (2005): 159-174. 
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=27419109

Biesta, Gert. “Desinstrumentalizando la educación”. Teoría 
de la Educación. Revista Interuniversitaria 36, no.1 (2024): 
1-12. https://doi.org/10.14201/teri.31487

Bourdieu, Pierre, y Jean Claude Passeron. La reproducción. 
Fontamara, 1996.

Cabrera García, Fabiola. “Educación liberadora para abordar 
la crisis socioecológica: aportes y desafíos”. Sinéctica. 
Revista Electrónica de Educación, no. 63 (2024): 2-17. 
https://doi.org/10.31391/S2007-7033(2024)0063-005.

Cascón, Paco. Educar en y para el conflicto. UNESCO, 
2001.

Colás Escandón, Ana María. “Consecuencias jurídicas del 
acoso escolar: responsabilidad del acosador, de sus padres 
y del centro educativo”. The Family Watch: Instituto 
Internacional de Estudios sobre la Familia, (2016): 1-6.

Da Silveira, Pablo. “Educación y política: el gobierno de la 
educación como tema de la agenda filosófica contemporánea”. 
En Voces de la filosofía de la educación, coordinado por 
Ramírez Hernández, 113-143. CLACSO, 2015.

Dascal, Marcelo. “Diversidad Cultural y práctica 
educacional”. En Ética y diversidad cultural, coordinado por 
León Olivé, 169-188. Fondo de Cultura Económica, 2011.

Elliot, Michelle. Intimidación. Una guía práctica para 
combatir el miedo en las escuelas. Fondo de Cultura 
Económica, 2008.



Violencia simbólica y violencia escolar:  
un abordaje del problema desde la  
Nueva Escuela Mexicana

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2025, pp.  229-261

260

Espín, Daniel, Jácome Karina, Cuesta Humberto y Aguirre 
Geovanny. “Efectos De La Brecha Digital En El Proceso 
Educativo”. Caminos De Investigación 7, no.1, (2025):98-
110. https://doi.org/10.59773/ci.v7i1.120.

Esteve, José Manuel. Educar: un compromiso con la 
memoria. Octaedro, 2010.

Freire, Paulo. Pedagogía del oprimido. Akal, 2012.

García Montañez, Maritza Verónica y Christian Amaury 
Ascencio Martínez. “Bullying y violencia escolar: 
diferencias, similitudes, actores, consecuencias y origen”. 
Revista Intercontinental de Psicología y Educación 17, 
no. 2 (2015): 9-38. https://www.redalyc.org/articulo.
oa?id=80247939002

Gobierno de México, Secretaría de Educación Pública 
(SEP). Manual para la elaboración del protocolo local de 
erradicación del acoso escolar en educación básica. SEP, 
2023.

Gobierno de México, Secretaría de Educación Pública 
(SEP). Resolución de conflictos en los centros escolares. 
SEP, 2022.

Gobierno del Estado de Nuevo León. Ley para prevenir, 
atender y erradicar el acoso y la violencia escolar del 
Estado de Nuevo León. Decreto núm. 079, 1 de julio de 
2013. 2025.

Lodeiro Cendán, Domingo. “La violencia simbólica, 
instrumental y directa en el sistema educativo y en los 
centros escolares: propuestas de investigación-acción”. 
Tesis doctoral, Universidad Complutense de Madrid, 2001.

Mariscal Vega, Sara. “Educación para la paz y razón 
inclusiva. El pensamiento crítico en la filosofía para 



Violencia simbólica y violencia escolar:  
un abordaje del problema desde la  
Nueva Escuela Mexicana

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2025, pp. 229-261

261

niños”. Innovación Educativa 18, no. 78 (2018): 55-
71. https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_
arttext&pid=S1665-26732018000300055

Recalcati, Massimo. La hora de clase. Anagrama, 2016.

Rodney-Rodríguez, Yoanka, y Mirta García-Leyva. 
“Estudio histórico de la violencia escolar”. Varona, no. 
49 (2014): 41-49. https://www.redalyc.org/articulo.
oa?id=360636905008

Rodríguez, María del Mar. “Las representaciones del 
cambio educativo”. Revista electrónica de investigación 
educativa 2, no. 2 (2000): 24-46.

Sánchez López, Gabriela. “Terror, fantasía y realidad: 
desafíos para recuperar narrativas de violencia crónica 
desde la perspectiva de niñas y niños”. Psicología 
Iberoamericana 30, no. 2 (2022): 1-23. https://www.
redalyc.org/journal/1339/133972771006/html/

Santana Sánchez, Ana Karen. “Violencia escolar y sus 
manifestaciones en la escuela primaria.” Copala 9, 
no. 19 (2024): 1-26. https://www.redalyc.org/articulo.
oa?id=668176026010

Varona Domínguez, Freddy. “Ideas educacionales de Paulo 
Freire. Reflexiones desde la educación superior”. Medisur 
18, no. 2 (2022): 233-243.  https://www.redalyc.org/
articulo.oa?id=180063279012

Voors, William. Bullying. El acoso escolar. El libro que 
todos los padres deben conocer. Oniro, 2005.


