ISSN 2683-3263

AlTIAS

REVISTA DE ESTUDIOS FILOSOFICOS
Volumen VI Nidmero 11 Enero - Junio 2026

s

CENTRO DE

CEH ESTUDIOS
untversmap sutonomapexvevorzéy . UANL HUMANISTICOS



Aitias
Revista de Estudios Filosoficos
http://aitias.uanl.mx/

El ‘buen’ amor propio: estrategias para subvertir
nuestro destino

The "good’ self-love: strategies to subvert our destiny

Le ‘bon’ amour propre: stratégies pour bouleverser
notre destin

Tomas Chuaqui
https://orcid.org/0000-0003-3936-3784
Universidad Catolica de Chile
Santiago de Chile, Chile

Editor: José Luis Cisneros Arellano Dr., Universidad Au-
tonoma de Nuevo Leon, Centro de Estudios Humanisticos,
Monterrey, Nuevo Ledn, México.

Copyright: © 2026. Chuaqui, Tomas. This is an open-access
article distributed under the terms of Creative Commons Attri-
bution License [CC BY 4.0], which permits unrestricted
use, distribution, and reproduction in any medium, provided
the original author and source are credited.

(GMOM

DOI: https://doi.org/10.29105/aitias5.11-129
Recepcion: 11-10-25

Fecha Aceptacion: 10-12-25

Email: tchuaqui@uc.cl




EL ‘BUEN’ AMOR PROPIO: ESTRATEGIAS PARA
SUBVERTIR NUESTRO DESTINO

THE ‘GOOD’ SELF-LOVE: STRATEGIES TO SUBVERT

OUR DESTINY

LE ‘BON’ AMOUR PROPRE: STRATEGIES POUR

BOULEVERSER NOTRE DESTIN
Tomas Chuaqui'

Resumen: En el Segundo Discurso Rousseau presenta la idea
de que la corrupcion de la humanidad se debe a la degeneracion
del sano “amor de si mismo” en un perverso “amor propio”,
que termina ahogando el sentimiento de la compasion. Asi, en
esta obra estas dos categorias fundamentales para entender su
antropologia, y su filosofia moral y politica parecen considerarse
como esencialmente contrapuestas. Esta contraposicion se
hace bien evidente también en las obras auto-biograficas tardias
Rousseau Juez de Jean-Jacques y Las Ensorniaciones del Paseante
Solitario. Sin embargo, en Emilio, se introduce una forma no
solo no toxica del amor propio, sino ademas promotora de la
sociabilidad humana: el amor propio “extendido”. Este trabajo
se pregunta por qué Rousseau hace esta nueva distincion, y si ella
contribuye solo a esclarecer ideas al menos ya implicitas en el

1 Instituto de Ciencia Politica de la Pontificia Universidad Catolica de
Chile, Santiago de Chile, Chile.
Aitias.Revista de Estudios Filosoficos. 80

Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 80-95



El ‘buen’ amor propio: Estrategias para
subvertir nuestro destino

Segundo Discurso, o si afiade substantivamente al desarrollo de
su pensamiento, particularmente en cuanto a su psicologia moral.
Se considera especialmente su potencial fundamentacion de las
nociones de auto-respeto y respeto hacia el igual valor moral de
los demas que estarian presentes en su obra. En otras palabras,
se busca entender si es que el amor propio “extendido” permite
escapar de un destino aparentemente ineludible de degradacion y
corrupcion, impulsando el potencial de una vida social y politica
pacifica y justa.

Palabras clave: Rousseau, amor propio, psicologia moral,
destino.

Abstract: In the Second Discourse, Rousseau presents the idea
that the corruption of humanity stems from the degeneration
of healthy amour de soi into a perverse amour-propre, which
ultimately stifles the feeling of compassion. Thus, in this
work, these two fundamental categories for understanding his
anthropology and his moral and political philosophy seem to
be considered essentially opposed. This opposition becomes
evident as well in his later autobiographical writings, Rousseau
Judge of Jean-Jacques and Reveries of the Solitary Walker.
However, in Emile, Rousseau introduces a form of amour-propre
that is not only non-toxic but also promotes human sociability:
“extended” self-love. This paper examines why Rousseau makes
this new distinction and whether it contributes substantively to
the development of his thought, particularly regarding his moral
psychology. Special attention is given to its potential role in
grounding notions of self-respect and respect for the equal moral
worth of others that may be present in his work. In other words,
this study seeks to understand whether “extended” self-love
makes it possible to escape an apparently inescapable destiny
of degradation and corruption, thus enabling the potential for a
peaceful and just social and political life.

Key words: Rousseau, self-love, moral psychology, Destiny.

Résumé: Dans le Deuxieme Discours, Rousseau présente 1’idée
qui mentionne que la corruption de I’humanité est due a la

Aitias.Revista de Estudios Filosoficos. 81
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 80-95



El ‘buen’ amor propio: Estrategias para
subvertir nuestro destino

dégénérescence de la ‘bonne’ estime de soi dans un pervers “amour
propre” qui finit par étouffer le sentiment de compassion. Ainsi, dans
cette ceuvre ces deux catégories fondamentales pour comprendre
son anthropologie, et sa philosophie morales et politique se
considérent essentiellement comme opposées. Cette opposition
est trés évidente aussi dans les ceuvres autobiographiques tardives
Rousseau Juge de Jean-Jacques et Les Réveries du Promeneur
Solitaire. Néanmoins, en Emile, il est introduit une forme non
seulement pas toxique de I’amour propre, mais de plus une forme
promotrice de la sociabilité humaine : I’amour propre “étendu”. Le
présent travail se demande pourquoi Rousseau fait cette nouvelle
distinction, et si elle contribue seulement a clarifier des idées au
moins déja implicites dans le Deuxieme Discours, ou si elle ajoute
substantiellement au développement de sa pensée, particuliérement
en ce qui concerne sa psychologie morale. On considére surtout
son fondement potentiel des notions d’auto-respect et le respect
pour la valeur morale égale des autres qui seraient présents dans
son ceuvre. En d’autres mots, on cherche a comprendre si I’amour-
propre “étendu” permet d’échapper dun destin apparemment
inéluctable de dégradation et de corruption, stimulant le potentiel
d’une vie sociale et politique pacifique et juste.

Mots-clés: Rousseau, Amour-propre, Psychologie morale,
Destin.

Aitias.Revista de Estudios Filosoficos. 82
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 80-95



El ‘buen’ amor propio: Estrategias para
subvertir nuestro destino

El amor de si mismo y el amor propio en Rousseau

Este trabajo busca esclarecer las razones que podrian expli-
car algunas variaciones que Rousseau introduce en catego-
rias centrales de su psicologia moral y filosofia politica como
son el amor de si mismo y el amor propio. En particular, se
contrastan las versiones de estas categorias en Discurso so-
bre el origen y los fundamentos de la desigualdad entre los
hombres (Segundo Discurso); Rousseau, Juez de Jean-Jac-
ques: Didlogos; y Las ensoniaciones del paseante solitario,
por un lado, con las formulaciones que aparecen en Emilio,
por el otro. De hecho, la concepcion del amor propio que
aparece en Emilio es mas elaborada y compleja que la que es
presentada en el resto de la obra de Rousseau.> Se propone
que la explicacién de tal diferencia tiene que ver con la for-
macion de Emilio para la vida social, lo que se traduce en la
inevitabilidad del surgimiento del amor propio, lo que exige
su orientacion y re-significacion de manera que no conduzca
al vicio. Sin embargo, el peligro de que el amor propio con-
suma incluso al cuidadosamente aleccionado Emilio perma-
nece siempre latente. El mismo Rousseau va a reconocer en
algunos momentos que ¢l mismo no ha sido siempre inmune
a las trampas con las que el amor propio nos acecha.

“El amor propio, origen de toda maldad”, dice
Rousseau, Rousseau, juez de Jean-Jacques. Didlogos,
trad.’ y nunca parece abandonar esta conviccion, la que esta

2 Este punto es notado y desarrollado en gran detalle por N. J. H. Dent
en su Rousseau. An Introduction to his Psychological, Social, and Political Theory
(Basil Blackwell, 1989) y también en su A Rousseau Dictionary (Basil Blackwell,
1992), 33-36. Frederick Neuhouser vincula esta versiéon del amor propio a la
autoestima y la reciprocidad en “Feedom, Dependence and the General Will’,
The Philosophical Review 102, no. 3 (Julio, 1993), 363-395. John Rawls sigue a
ambos en su interpretacion de Rousseau en Lectures on the History of Political
Philosophy (Harvard University Press, 2007), 191-250, al menos en parte, por-
que estas lecturas hacen de Rousseau un pensador mas afin a sus propias ideas.

3 Jean-Jacques Rousseau, Rousseau juez de Jean-Jacques. Didlogos, trad.

Aitias.Revista de Estudios Filosoficos. 83
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 80-95



El ‘buen’ amor propio: Estrategias para
subvertir nuestro destino

implicita desde el Discurso sobre las artes y las ciencias
(Primer Discurso), y desarrollada explicitamente en el
Discurso sobre el origeny los fundamentos de la desigualdad
entre los hombres (Segundo Discurso). Este vicio, como es
bien sabido, surge de la corrupcion del sano y natural amor
de uno mismo, a través del proceso civilizatorio que induce
este sentimiento puramente relativo, generando el deseo
de ser mas o mejores que el resto, y, crucialmente, de ser
reconocido como tal.* La consecuencia es un prurito por
ejercer dominio sobre los demas, a nivel ya sea personal o
politico, dado que se adquiere un sentido de superioridad
que supuestamente ameritaria estar por encima de los otros.
En cambio, “la sensibilidad positiva deriva de inmediato del
amor a si mismo. Es muy natural que aquel que se ama trate
de ampliar su ser y sus goces, y de apropiarse con aplicacion
de lo que concibe como un bien para si mismo: esto no es
mas que un puro asunto de sentimientos donde la reflexion
no entra para nada”.’ En efecto, el amor de si mismo es
la fuente de toda la virtud: “La bondad, la compasion, la
generosidad, estas primitivas inclinaciones de la naturaleza,
[...] no son mas que emanaciones del amor a si mismo”.°
Es en parte la intervencion de la razon y el llamado proceso
“civilizatorio” lo que tiende a desviar esta “emanacion”
natural corrompiendo el sano amor de si, torndndolo en un
toxico amor propio al hacernos conscientes de la distancia
entre ser y ser, ahogando la “inclinacion primitiva” hacia la
identificacion entre persona y persona que se manifiesta en
estas virtudes naturales.

Manuel Arranz (Pre-Textos, 2015), 201.

4 Un excelente andlisis de la relacion entre el amor de si y el amor propio
se encuentra en Vera Waksman, El Laberinto de la Libertad: Politica, Educacion
y Filosofia en la Obra de Rousseau (Fondo de Cultura Econémica, 2016).

5 Jean-Jacques Rousseau, Rousseau juez de Jean-Jacques. Didlogos, trad.
222

6 Ibid., 302.

Aitias.Revista de Estudios Filosoficos. 84

Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 80-95



El ‘buen’ amor propio: Estrategias para
subvertir nuestro destino

De hecho, en Rousseau juez de Jean-Jacques,
Rousseau desarrolla estas ideas, ahora aplicadas a su
propia persona. Asi, refiriéndose a si mismo en tercera
persona, se describe como ejemplarmente libre del vicio
del amor propio, “gustdndose [a si mismo] sin compararse
con nadie, estd tan poco inclinado a la vanidad como a la
modestia, satisfecho consigo mismo, no persigue tener
un lugar entre los hombres, y estoy seguro que en su vida
nunca se le ocurrid compararse con otro para saber quién
era mas grande o quién mas pequefio”.” Rousseau (o “Jean-
Jacques”) se ha mantenido mayormente al margen de este
proceso civilizatorio corruptor ya que “es tal y cual lo ha
hecho la naturaleza: la educacion sé6lo lo ha modificado un
poco”,® y por lo tanto en ¢l “el amor propio no prevalece y
[...] no va a buscar la felicidad lejos de si”.’ Los ejercicios
de introspeccion que Rousseau lleva a cabo en sus Didlogos
(en los que “Rousseau” juzga a “Jean-Jacques”) son para €l
un medio para descubrir lo que la naturaleza ha definido
como propio para el ser humano pues “era necesario que
un hombre se retratara a si mismo para poder mostrarnos
al hombre primitivo”,'” es decir, las inclinaciones puras,
impolutas por relaciones sociales y ejercicios torcidos de la
razon y la civilizacion que las han desviado. Tanto es asi
que el “Francés” que dialoga con “Rousseau” concluye que
no hay “lugar a dudas de que uno [el hombre natural] fuera

también el otro [“Jean-Jacques™]”."

En este juego introspectivo en el que “Rousseau”
analiza el cardcter de “Jean-Jacques” se entiende que

7 Ibid., 212.
8 Ibid., 214.
9 Ibid., 278.

10 Ibid., 397.
11 Ibid., 398.

Aitias.Revista de Estudios Filosoficos. 85
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 80-95



El ‘buen’ amor propio: Estrategias para
subvertir nuestro destino

el “amor de si mismo” se desdobla, de tal forma que es
posible amarse a uno mismo desde “fuera” como si evaluar
el verdadero valor de cada cual requiere esta mirada
propia, pero externa, de la vida interna.'? “Rousseau” dice
de “Jean-Jacques™: “El me dijo cien veces que se habria
consolado de la injusticia publica si hubiese encontrado
un solo corazén de hombre que se confiase al suyo, fuera
consciente de sus penas y las lamentase; la estima franca
e incondicional de un solo hombre lo habria resarcido del
desprecio de todos los demas. Yo [“Rousseau”] puedo
proporcionarle [a “é]”, “Jean-Jacques”] ese resarcimiento
y se lo he prometido.” En este sentido, la estima de
“Rousseau” hacia “Jean-Jacques” es efectivamente auto-
estima que €l se ha “prometido” a si mismo, autoestima
que es “la fuente de todos sus consuelos”.'* Ese “corazon
de hombre que se confia al suyo”, es el suyo, que expresa
un sano amor de uno mismo, una de cuyas manifestaciones
es la autoestima.

En estos pasajes de Didlogos, pareciera que el amor
de si mismo bastara para promover la “emanacion” de los
buenos sentimientos hacia los demas, y, también, sostener
un justificado sentido de autoestima, tal como aparece en
los mas conocidos pasajes al respecto en el Discurso sobre
el origen de la desigualdad (1755). Esto ademds en un
texto (Didlogos) cargado de reclamos por la injusticia y el
maltrato del que ha sido objeto, al punto de denotar amargura
y resentimiento. Paradojalmente, es un texto que intenta
demostrar que “Jean-Jacques” es el menos resentido de los

12 Un importante andlisis de la influencia de Rousseau en las concepcio-
nes modernas del self (el “yo”) se encuentra en Charles Taylor, Fuentes del Yo: La
construccion de la identidad moderna, trad. Ana Lizén (Paidés, 2006), 400-413.

13 Jean-Jacques Rousseau, Rousseau juez de Jean-Jacques. Didlogos, trad.
416.

14 Ibid., 347.

Aitias.Revista de Estudios Filosoficos. 86

Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 80-95



El ‘buen’ amor propio: Estrategias para
subvertir nuestro destino

hombres ya que no le interesan las opiniones de los demas,
y que sin embargo contiene continuas recriminaciones
respecto de la injusticia y la mala intencion de los dichos
y actos de otros, muchos de los cuales en algin momento
fueron sus amistades y colaboradores.

Hay implicito en Didlogos una defensa de un
reclamo justo de reconocimiento que, cegados por el amor
propio, otros le niegan: “;Cémo no podéis ver”, le dice
“Rousseau” al Francés, “que ese desprecio que simulan
[por Jean-Jacques] no es real, que no es mas que el velo
bastante transparente de una estima que los desgarra y de
una rabia que ocultan muy mal? La prueba es evidente.
Uno no se preocupa asi por las personas que desprecia”.'
Con estas palabras Rousseau acusa a sus criticos de negarle
el reconocimiento de su valia, a pesar de que, no solo
se lo deben, sino que ademas lo albergan ocultamente.
Segun esto, Rousseau solo estaria reclamando lo que se
le debe en justa medida. Apropiando una distinciéon que
hace Francis Fukuyama,'¢ se podria decir que el thymos,
entendido como el deseo de reconocimiento, puede tomar
formas exacerbadas, pero eso no significa que no tenga
un lugar éticamente legitimo. Adaptando la sugerencia
de Fukuyama, es posible distinguir entre lo que ¢l llama
la “isotimia” y la “megalotimia”, es decir, entre el deseo
de ser reconocido por lo que efectivamente se merece (aun
cuando esto requiera aceptar la superioridad de los logros
de algunos); del deseo de ser reconocido simplemente
como superior al resto (sea este reconocimiento merecido o
no). Isotimia, entonces, es un sentimiento igualitario dado
que exige el reconocimiento que a cada cual se le debe, aun

15 Idem.
16 Ver Francis Fukuyama, Identidad: La Demanda de dignidad y las politi-
cas de resentimiento, trad. Antonio Garcia Maldonado (Planeta, 2019).

Aitias.Revista de Estudios Filosoficos. 87
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 80-95



El ‘buen’ amor propio: Estrategias para
subvertir nuestro destino

cuando en ocasiones involucre reconocer la superioridad de
los logros de algunos sobre otros, y obviamente en dmbitos
diversos. Aun cuando Rousseau insiste (sin convencer
demasiado) que no le importan las opiniones sobre ¢l de sus
criticos ya que los considera corruptos, conspirativos (en
su contra), y llevados al despefiadero por el amor propio,
€so no quiere decir que no tenga un justo reclamo a que se
reconozca el valor de su obra y de su persona. Ambas cosas
pueden ser ciertas, aun cuando es valido poner en cuestion,
dado el tenor de Didlogos, si a Rousseau efectivamente le
era indiferente la opinion de los demas.

De hecho, algtin tiempo después, en Las ensoriaciones
del paseante solitario (1778) Rousseau admite que se siente
dolido en suamor propio cuando esta en presencia de quienes
actiian como si despreciaran su obra y su persona, pero que
ha hecho enormes esfuerzos para superar esta situacion, a
pesar de que, segun ¢él, nunca tuvo “mucha propension al
amor propio”.!” Es la influencia del amor propio lo que
le ha hecho ser profundamente infeliz y sélo liberandose
de ¢l ha podido alcanzar algin grado de contento. “Este
descubrimiento”, eso si, “no era tan facil de hacer como
podria creerse”.!® Y es justamente establecer la adecuada
frontera entre la autoestima y el amor propio lo que lo hace
dificil: “La estima de uno mismo es el mayor movil de las
almas orgullosas; el amor propio, fértil en ilusiones, se
disfraza y se hace pasar por esa estima”.!” Para Rousseau,
la tnica solucion posible a no dejarse llevar por esta pasion
“artificial” es abandonar, en la medida de lo posible, el
concurso con otros, particularmente quienes participan de

17 Jean-Jacques Rousseau, Las ensoriaciones del paseante solitario, trad.
Mauro Armifo (Alianza Editorial, 2016), 173.

18 1bid., 172.

19 Idem.

Aitias.Revista de Estudios Filosoficos. 88

Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 80-95



El ‘buen’ amor propio: Estrategias para
subvertir nuestro destino

las artes y las ciencias, y quienes ponen en riesgo inflamar su
amor propio. De ahi también que se sienta profundamente
dolido ante el comentario de una personaje de la obra teatral
EI hijo natural de Diderot, que Rousseau, creyéndose cada
vez mas perseguido, entiende dirigido especificamente a ¢él:
“solamente el malvado estd solo”.?* Es justamente por la
proteccion de su “pureza” moral, y segun ¢l muy a pesar
suyo, que se ha visto forzado a aislarse ante la perniciosa
influencia que los demas, en especial los letrados, tienen
sobre su ser, quienes interfieren con su aspiracion a una
vida virtuosa, desinteresada y dedicada a la verdad y a la
autenticidad.

Sin embargo, en Emilio (1762) las cosas parecen ser
distintas. En Didlogos (1772-1775) y en Ensoriaciones
(1775-1778) Rousseau retoma la formulaciéon inicial del
Segundo Discurso, al proveerle un sentido exclusivamente
negativo al amor propio. En cambio, en Emilio aparece
un “buen amor propio”, el “amor propio extendido” que
pudiese hacer el trabajo que Rousseau le habia atribuido
al amor de si, “dirigido por la razéon y modificado por la
piedad”.?! ;Qué es lo que provoca y exige la reformulacion
en Emilio? Al parecer hay algo distinto en la educacion
de otro que en el ejercicio introspectivo necesario para
conocer la naturaleza humana, esa identificacion entre el
conocimiento de la naturaleza humana y el conocimiento de

20 Rousseau, Rousseau Juez de Jean-Jacques: Didlogos, 200. Rousseau ya
antes habia relatado su sorpresa y desazén ante el dictum de Diderot en Las
Confesiones como parte del comienzo del quiebre definitivo con su antiguo
amigo. Jean-Jacques Rousseau, Las Confesiones trad. Jorge Zalamea, (Editorial
Océano, 1999), 416.

21 Jean-Jacques Rousseau, Discurso sobre el origen de la desigualdad en-
tre los hombres y otros escritos, trad. Antonio Pintor Ramos (Editorial Tecnos,
1995), 235. Es bien notable que en esta formulacion la razén y la piedad colabo-
ran para orientar al individuo hacia “la humanidad y la virtud” (idem) manifes-
tando una relaciéon armonica entre los componentes de la naturaleza humana.

Aitias.Revista de Estudios Filosoficos. 89
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 80-95



El ‘buen’ amor propio: Estrategias para
subvertir nuestro destino

uno mismo, el “Conocete a ti mismo” del templo de Delfos
que Rousseau cita en el “Prefacio” del Segundo Discurso.*
Aun cuando este texto no es auto-biografico igualmente
utiliza un “método” introspectivo para discernir lo que es
la naturaleza humana.

Efectivamente en Emilio, “el amor propio tomado
en su sentido lato”* es equivalente al amor de si mismo.
Se trata del “amor propio en si o relativo a nosotros™* y
por ende la educacion de Emilio, en su fase temprana, es
decir, “hasta que pueda nacer el guia del amor propio, que
es larazon”* no debe hacer nada con el objeto de ser visto
y oido por los demads, sino solo en respuesta a lo que su
naturaleza le inclina a hacer, de forma independiente del
juicio de otros. En esta formulacion, Rousseau pareciera
solo estar utilizando la categoria amor propio (en su sentido
lato) de forma intercambiable con el amor de si mismo, y
no pareciera involucrar un re-entendimiento substantivo.

Mas adelante, eso si, a partir de los 15 afios, el nifio
comienza a reconocerse como un ser moral, y por lo tanto
a pensarse en su relacion con otros. Es en este momento
de la educacion del nifio que surgen los riesgos derivados
del amor propio en su sentido relativo y comparativo. En
este contexto se hard inevitable que las formas perversas
del amor propio (el orgullo y la vanidad) nazcan en el
corazdn del joven “a pesar nuestro”, “sea lo que fuere
que podamos hacer”.?® Estando lanzados a una existencia
social, ineluctablemente aflorard el prurito por sobresalir

22 Ibid., 109.

23 Jean-Jacques Rousseau, Emilio, o de la Educacion, trad. Mauro Armifo
(Alianza Editorial, 1995), 111.

24 Idem.

25 Idem.

26 Ibid., 287.

Aitias.Revista de Estudios Filosoficos. 90

Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 80-95



El ‘buen’ amor propio: Estrategias para
subvertir nuestro destino

y ser distinguido: la vida social involucra cooperacion, si,
pero también competencia, y efectivamente esta ultima
arriesga desplazar a la primera en el esfuerzo por superar a
los demas. El amor propio es una trampa que nos engafia
al hacernos creer que merecemos mas de lo que realmente
valemos y, en sociedades corruptas donde prevalecen los
vicios, todos compiten con todos en este reclamo.

Sin embargo, puede haber un remedio, un “remedio
en el mal”, podriamos decir, siguiendo el brillante analisis
de Jean Starobinski.?” EI primer sentimiento relativo es
la piedad o compasion, que surge del reconocimiento de
que hay otros seres que sufren como nosotros y se debe
“ofrecer al joven objetos sobre los que pueda obrar la
fuerza expansiva de su corazén™® y que como resultado
produce promover todas las “pasiones atractivas y dulces” e
impedir que nazcan las pasiones “repugnantes y crueles”.?
Nuevamente, hasta aqui pareciera que Rousseau se mantiene
dentro de la logica del “amor de uno mismo dirigido por la
razén y modificado por la piedad” del Segundo discurso.

Sin embargo, en un giro un tanto inesperado, en esta
etapa el amor propio toma un lugar central en la educacion
moral de Emilio, trucandose de mal en remedio. De hecho,
se nos informa que el amor propio es un “instrumento
util, pero peligroso”.?® Es mas, “los grandes hombres no
se engafian sobre su superioridad, la ven, la sienten y no
por ello son menos modestos [...] El hombre de bien puede
estar orgulloso de su virtud, porque es suya”.*! Emilio

27 Jean Starobinski, Remedio en el Mal. Critica y Legitimacion del Artificio
en la Era de las Luces, trad., J. L. Arantegui (A. Machado Libros, 2000), 183-257.

28 Rousseau, Emilio, 298.

29 Idem.

30 Ibid., 329.

31 Idem.

Aitias.Revista de Estudios Filosoficos. 91

Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 80-95



El ‘buen’ amor propio: Estrategias para
subvertir nuestro destino

tiene razon en suponer que gracias a los cuidados del tutor
su forma de ser es preferible a la de los demads, pero eso
no puede conducir a que concluya que su naturaleza es
superior. Hay un lugar adecuado para el amor propio en
la psicologia moral de Emilio, una versiéon no inflamada
y que no se traduce en el intento de imponerse sobre
los demads, sino que se remite a un sentido de auto-valia
que, de hecho, es requerido para considerarse como una
persona digna de ser tratada con respeto: “Es menester que
el amor propio del maestro deje siempre algiin asidero al
suyo [al del discipulo]; es menester que ¢l pueda decirse:
imagino, penetro, actiio, me instruyo”.”> En el lenguaje
de Fukuyama al que hemos hecho referencia, se trataria
justamente de una forma de “isotimia”.?* También, el amor
propio se convierte en virtud si lo “extendemos a los demas
seres,”* de tal forma que el interés particular se generalice
en interés por la especie, de la cual, por supuesto, todos
somos parte. Esto indica que efectivamente el interés por
la especie es también un interés (virtuoso) por nosotros
mismos, y a la vez equitativo y justo.*> La “isotimia”, por
ende, permite el reconocimiento reciproco que hace posible
la vida social pacifica, armdnica y en la que cada cual puede
conciliarse con el lugar que se ha forjado en el mundo e
incluso celebrarlo.

Enel proyecto educativo, el amor propio toma un lugar
en cuanto reconocerse digno de valor, y como elemento
motivacional para inducir el proceso del desarrollo moral.

32 Ibid., 334.

33 Hay ecos también de la descripcién del “hombre magnénimo” en Etica
Nicomdquea de Aristoteles, 1123a35 a 1125a30.

34 Rousseau, Emilio, 339.

35 Se puede reconocer una analogia con el interés general de la voluntad
general en El Contrato social, pero ahora aplicada a la justicia en relacion a la
humanidad, y no a la comunidad politica.

Aitias.Revista de Estudios Filosoficos. 92
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 80-95



El ‘buen’ amor propio: Estrategias para
subvertir nuestro destino

Ademéas, Emilio, a diferencia del Rousseau de los Didlogos
y de Ensoniaciones, estd destinado a la vida social, y por
lo tanto debe cultivar un ejercicio del amor propio que
permita la sociabilidad, sin que lo lleve a la corrupcion.
Hay hasta un cierto sentido de tragedia en esta circunstancia
necesariamente social: “como [los nifios y los hombres] no
pueden vivir siempre solos, a duras penas lograran vivir
siempre buenos”.’* La injerencia del amor propio sobre
la psicologia moral parece inevitable, pero conducido por
la razén y modificado por la compasion, puede tomar una
forma extendida, no daiiina, y favorable a la vida social.
Aunque Emilio es formado para tomar cierta distancia
respecto de las opiniones de los demas, igualmente busca
agradar y obtener la aprobacion de otros, es decir, requiere
el concurso de otros para su autoestima. Pero también debe
estar preparado para evitar el peligro permanente de que un
amor propio toxico se filtre a través de su autoestima como
testimonia el mismo Rousseau.

En conclusion, el amor propio, bien conducido
y modificado, se extiende hacia la humanidad entera,
generando un sentido de identidad y pertenencia que
permite la vida social. En la vida solitaria del hombre®’
natural del Segundo discurso, como en el aislamiento que
el mismo Rousseau vive hacia el final de sus dias, el amor
propio no tiene lugar, porque solo conlleva degradacion
y sufrimiento. Tanto la reconduccion del amor propio
en Emilio, como su prescindencia en Rousseau, exigen
enormes esfuerzos y sacrificios, subrayando el arraigo que
puede alcanzar en el corazéon humano. Sin embargo, nos
deja la esperanza de subvertir lo que pudiera haber parecido
un destino ineludible de corrupcion y degeneracion.

36 Rousseau, Emilio, 285.
37 Uso el masculino porque es el lenguaje de Rousseau, no el mio.

Aitias.Revista de Estudios Filosoficos. 93
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 80-95



El ‘buen’ amor propio: Estrategias para
subvertir nuestro destino

Bibliografia

Aristoteles. Etica Nicomdquea. Etica Eudemia. Traducido
por Julio Palli Bonet. Editorial Gredos, 1993.

Dent, N. J. H. 4 Rousseau Dictionary. Basil Blackwell,
1992.

Dent,N.J.H. Rousseau. An Introduction to his Psychological,
Social, and Political Theory. Basil Blackwell, 1989.

Fukuyama, Francis. Identidad: La Demanda de Dignidad
y las Politicas de Resentimiento. Traducido por Antonio
Garcia Maldonado. Planeta, 2019.

Neuhouser, Frederick. “Feedom, Dependence and the
General Will”. The Philosophical Review 102, no. 3 (Julio,
1993): 363-395.

Rawls, John. Lectures on the History of Political Philosophy.
Harvard University Press, 2007.

Rousseau, Jean-Jacques. Discurso sobre el Origen de la
Desigualdad entre los Hombres y otros Escritos. Traducido
por Antonio Pintor Ramos. Editorial Tecnos, 1995.

Rousseau, Jean-Jacques. El Contrato Social o Principios
de Derecho Politico. Traducido por Maria José Valleverde.
Editorial Tecnos, 1995.

Rousseau, Jean-Jacques. Emilio, o de la Educacion.
Traducido por Mauro Armifio. Alianza Editorial, 1995.

Rousseau, Jean-Jacques. Las Confesiones. Traducido por
Jorge Zalamea. Editorial Océano, 1999.

Rousseau, Jean-Jacques. Las Ensonaciones del Paseante
Solitario. Traducido por Mauro Armifio. Alianza Editorial,
2016.

Aitias.Revista de Estudios Filosoficos. 94
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 80-95



El ‘buen’ amor propio: Estrategias para
subvertir nuestro destino

Rousseau, Jean-Jacques. Rousseau Juez de Jean-Jacques:
Dialogos. Traducido por Manuel Arranz. Pre-Textos, 2015.

Starobinski, Jean. Remedio en el Mal. Critica y Legitimacion
del Artificio en la Era de las Luces. Traducido por J. L.
Arantegui. A. Machado Libros, 2000.

Taylor, Charles. Fuentes del Yo: La Construccion de la
Identidad Moderna. Traducido por Ana Lizon. Paidés, 2006

Waksman, Vera. El Laberinto de la Libertad: Politica,
Educacion y Filosofia en la Obra de Rousseau. Fondo de
Cultura Econémica, 2016.

Aitias.Revista de Estudios Filosoficos. 95
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 80-95



