
REVISTA DE ESTUDIOS FILOSÓFICOS 
Volumen VI  Número 11   Enero - Junio 2026

AITIAS
ISSN 2683-3263



Aitías
Revista de Estudios Filosóficos

http://aitias.uanl.mx/

El ‘buen’ amor propio: estrategias para subvertir  
nuestro destino

The ´good´ self-love: strategies to subvert our destiny

Le ‘bon’ amour propre: stratégies pour bouleverser  
notre destin

Tomás Chuaqui 
https://orcid.org/0000-0003-3936-3784 

Universidad Católica de Chile 
Santiago de Chile, Chile

Editor:  José Luis Cisneros Arellano Dr., Universidad  Au-
tónoma de Nuevo León, Centro de Estudios Humanísticos,  
Monterrey, Nuevo León, México.

Copyright: © 2026. Chuaqui, Tomás. This is an open-access 
article distributed under the terms of Creative Commons Attri-
bution  License  [CC  BY  4.0],  which  permits  unrestricted 
use, distribution, and reproduction in any medium, provided 
the original author and source are credited.

DOI: https://doi.org/10.29105/aitias5.11-129
Recepción: 11-10-25    
Fecha Aceptación: 10-12-25    
Email: tchuaqui@uc.cl



Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 80-95

80

El ‘buen’ amor propio: estrategias para 
subvertir nuestro destino

The ‘good’ self-love: strategies to subvert  
our destiny

Le ‘bon’ amour propre: stratégies pour 
bouleverser notre destin

Tomás Chuaqui1

Resumen: En el Segundo Discurso Rousseau presenta la idea 
de que la corrupción de la humanidad se debe a la degeneración 
del sano “amor de sí mismo” en un perverso “amor propio”, 
que termina ahogando el sentimiento de la compasión.  Así, en 
esta obra estas dos categorías fundamentales para entender su 
antropología, y su filosofía moral y política parecen considerarse 
como esencialmente contrapuestas.   Esta contraposición se 
hace bien evidente también en las obras auto-biográficas tardías 
Rousseau Juez de Jean-Jacques y Las Ensoñaciones del Paseante 
Solitario. Sin embargo, en Emilio, se introduce una forma no 
sólo no tóxica del amor propio, sino además promotora de la 
sociabilidad humana: el amor propio “extendido”.  Este trabajo 
se pregunta por qué Rousseau hace esta nueva distinción, y si ella 
contribuye sólo a esclarecer ideas al menos ya implícitas en el 

1	 Instituto de Ciencia Política de la Pontificia Universidad Católica de 
Chile, Santiago de Chile, Chile.



El ‘buen’ amor propio: Estrategias para  
subvertir nuestro destino

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 80-95

81

Segundo Discurso, o si añade substantivamente al desarrollo de 
su pensamiento, particularmente en cuanto a su psicología moral.  
Se considera especialmente su potencial fundamentación de las 
nociones de auto-respeto y respeto hacia el igual valor moral de 
los demás que estarían presentes en su obra.  En otras palabras, 
se busca entender si es que el amor propio “extendido” permite 
escapar de un destino aparentemente ineludible de degradación y 
corrupción, impulsando el potencial de una vida social y política 
pacífica y justa.

Palabras clave: Rousseau, amor propio, psicología moral, 
destino.

Abstract: In the Second Discourse, Rousseau presents the idea 
that the corruption of humanity stems from the degeneration 
of healthy amour de soi into a perverse amour-propre, which 
ultimately stifles the feeling of compassion. Thus, in this 
work, these two fundamental categories for understanding his 
anthropology and his moral and political philosophy seem to 
be considered essentially opposed. This opposition becomes 
evident as well in his later autobiographical writings, Rousseau 
Judge of Jean-Jacques and Reveries of the Solitary Walker. 
However, in Emile, Rousseau introduces a form of amour-propre 
that is not only non-toxic but also promotes human sociability: 
“extended” self-love. This paper examines why Rousseau makes 
this new distinction and whether it contributes substantively to 
the development of his thought, particularly regarding his moral 
psychology. Special attention is given to its potential role in 
grounding notions of self-respect and respect for the equal moral 
worth of others that may be present in his work. In other words, 
this study seeks to understand whether “extended” self-love 
makes it possible to escape an apparently inescapable destiny 
of degradation and corruption, thus enabling the potential for a 
peaceful and just social and political life.

Key words: Rousseau, self-love, moral psychology, Destiny.

Résumé: Dans le Deuxième Discours, Rousseau présente l’idée 
qui mentionne que la corruption de l’humanité est due à la 



El ‘buen’ amor propio: Estrategias para  
subvertir nuestro destino

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 80-95

82

dégénérescence de la ‘bonne’ estime de soi dans un pervers “amour 
propre” qui finit par étouffer le sentiment de compassion. Ainsi, dans 
cette œuvre ces deux catégories fondamentales pour comprendre 
son anthropologie, et sa philosophie morales et politique se 
considèrent essentiellement comme opposées.  Cette opposition 
est très évidente aussi dans les œuvres autobiographiques tardives 
Rousseau Juge de Jean-Jacques et Les Rêveries du Promeneur 
Solitaire. Néanmoins, en Emile, il est introduit une forme non 
seulement pas toxique de l’amour propre, mais de plus une forme 
promotrice de la sociabilité humaine : l’amour propre “étendu”. Le 
présent travail se demande pourquoi Rousseau fait cette nouvelle 
distinction, et si elle contribue seulement à clarifier des idées au 
moins déjà implicites dans le Deuxième Discours, ou si elle ajoute 
substantiellement au développement de sa pensée, particulièrement 
en ce qui concerne sa psychologie morale. On considère surtout 
son fondement potentiel des notions d’auto-respect et le respect 
pour la valeur morale égale des autres qui seraient présents dans 
son œuvre. En d’autres mots, on cherche à comprendre si l’amour-
propre “étendu” permet d’échapper d’un destin apparemment 
inéluctable de dégradation et de corruption, stimulant le potentiel 
d’une vie sociale et politique pacifique et juste.

Mots-clés: Rousseau, Amour-propre, Psychologie morale, 
Destin.



El ‘buen’ amor propio: Estrategias para  
subvertir nuestro destino

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 80-95

83

El amor de sí mismo y el amor propio en Rousseau

Este trabajo busca esclarecer las razones que podrían expli-
car algunas variaciones que Rousseau introduce en catego-
rías centrales de su psicología moral y filosofía política como 
son el amor de sí mismo y el amor propio.  En particular, se 
contrastan las versiones de estas categorías en Discurso so-
bre el origen y los fundamentos de la desigualdad entre los 
hombres (Segundo Discurso); Rousseau, Juez de Jean-Jac-
ques: Diálogos; y Las ensoñaciones del paseante solitario, 
por un lado, con las formulaciones que aparecen en Emilio, 
por el otro.  De hecho, la concepción del amor propio que 
aparece en Emilio es más elaborada y compleja que la que es 
presentada en el resto de la obra de Rousseau.2  Se propone 
que la explicación de tal diferencia tiene que ver con la for-
mación de Emilio para la vida social, lo que se traduce en la 
inevitabilidad del surgimiento del amor propio, lo que exige 
su orientación y re-significación de manera que no conduzca 
al vicio.  Sin embargo, el peligro de que el amor propio con-
suma incluso al cuidadosamente aleccionado Emilio perma-
nece siempre latente. El mismo Rousseau va a reconocer en 
algunos momentos que él mismo no ha sido siempre inmune 
a las trampas con las que el amor propio nos acecha.

“El amor propio, origen de toda maldad”, dice 
Rousseau, Rousseau, juez de Jean-Jacques. Diálogos, 
trad.3 y nunca parece abandonar esta convicción, la que está 

2	  Este punto es notado y desarrollado en gran detalle por N. J. H. Dent 
en su Rousseau. An Introduction to his Psychological, Social, and Political Theory 
(Basil Blackwell, 1989) y también en su A Rousseau Dictionary (Basil Blackwell, 
1992), 33-36.  Frederick Neuhouser vincula esta versión del amor propio a la 
autoestima y la reciprocidad en “Feedom, Dependence and the General Will”, 
The Philosophical Review 102, no. 3 (Julio, 1993), 363-395.  John Rawls sigue a 
ambos en su interpretación de Rousseau en Lectures on the History of Political 
Philosophy (Harvard University Press, 2007), 191-250, al menos en parte, por-
que estas lecturas hacen de Rousseau un pensador más afín a sus propias ideas.
3	  Jean-Jacques Rousseau, Rousseau juez de Jean-Jacques. Diálogos, trad. 



El ‘buen’ amor propio: Estrategias para  
subvertir nuestro destino

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 80-95

84

implícita desde el Discurso sobre las artes y las ciencias 
(Primer Discurso), y desarrollada explícitamente en el 
Discurso sobre el origen y los fundamentos de la desigualdad 
entre los hombres (Segundo Discurso).  Este vicio, como es 
bien sabido, surge de la corrupción del sano y natural amor 
de uno mismo, a través del proceso civilizatorio que induce 
este sentimiento puramente relativo, generando el deseo 
de ser más o mejores que el resto, y, crucialmente, de ser 
reconocido como tal.4  La consecuencia es un prurito por 
ejercer dominio sobre los demás, a nivel ya sea personal o 
político, dado que se adquiere un sentido de superioridad 
que supuestamente ameritaría estar por encima de los otros.  
En cambio, “la sensibilidad positiva deriva de inmediato del 
amor a sí mismo.  Es muy natural que aquel que se ama trate 
de ampliar su ser y sus goces, y de apropiarse con aplicación 
de lo que concibe como un bien para sí mismo: esto no es 
más que un puro asunto de sentimientos donde la reflexión 
no entra para nada”.5  En efecto, el amor de sí mismo es 
la fuente de toda la virtud: “La bondad, la compasión, la 
generosidad, estas primitivas inclinaciones de la naturaleza, 
[…] no son más que emanaciones del amor a sí mismo”.6 
Es en parte la intervención de la razón y el llamado proceso 
“civilizatorio” lo que tiende a desviar esta “emanación” 
natural corrompiendo el sano amor de sí, tornándolo en un 
tóxico amor propio al hacernos conscientes de la distancia 
entre ser y ser, ahogando la “inclinación primitiva” hacia la 
identificación entre persona y persona que se manifiesta en 
estas virtudes naturales.

Manuel Arranz (Pre-Textos, 2015), 201.
4	  Un excelente análisis de la relación entre el amor de sí y el amor propio 
se encuentra en Vera Waksman, El Laberinto de la Libertad: Política, Educación 
y Filosofía en la Obra de Rousseau (Fondo de Cultura Económica, 2016).
5	  Jean-Jacques Rousseau, Rousseau juez de Jean-Jacques. Diálogos, trad.  
222
6	  Ibid., 302.



El ‘buen’ amor propio: Estrategias para  
subvertir nuestro destino

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 80-95

85

De hecho, en Rousseau juez de Jean-Jacques, 
Rousseau desarrolla estas ideas, ahora aplicadas a su 
propia persona.  Así, refiriéndose a sí mismo en tercera 
persona, se describe como ejemplarmente libre del vicio 
del amor propio, “gustándose [a sí mismo] sin compararse 
con nadie, está tan poco inclinado a la vanidad como a la 
modestia, satisfecho consigo mismo, no persigue tener 
un lugar entre los hombres, y estoy seguro que en su vida 
nunca se le ocurrió compararse con otro para saber quién 
era más grande o quién más pequeño”.7  Rousseau (o “Jean-
Jacques”) se ha mantenido mayormente al margen de este 
proceso civilizatorio corruptor ya que “es tal y cual lo ha 
hecho la naturaleza: la educación sólo lo ha modificado un 
poco”,8 y por lo tanto en él “el amor propio no prevalece y 
[…] no va a buscar la felicidad lejos de sí”.9  Los ejercicios 
de introspección que Rousseau lleva a cabo en sus Diálogos 
(en los que “Rousseau” juzga a “Jean-Jacques”) son para él 
un medio para descubrir lo que la naturaleza ha definido 
como propio para el ser humano pues “era necesario que 
un hombre se retratara a sí mismo para poder mostrarnos 
al hombre primitivo”,10 es decir, las inclinaciones puras, 
impolutas por relaciones sociales y ejercicios torcidos de la 
razón y la civilización que las han desviado.  Tanto es así 
que el “Francés” que dialoga con “Rousseau” concluye que 
no hay “lugar a dudas de que uno [el hombre natural] fuera 
también el otro [“Jean-Jacques”]”.11

En este juego introspectivo en el que “Rousseau” 
analiza el carácter de “Jean-Jacques” se entiende que 

7	  Ibid., 212.
8	  Ibid., 214.
9	  Ibid., 278.
10	  Ibid., 397.
11	  Ibid., 398.



El ‘buen’ amor propio: Estrategias para  
subvertir nuestro destino

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 80-95

86

el “amor de sí mismo” se desdobla, de tal forma que es 
posible amarse a uno mismo desde “fuera” como si evaluar 
el verdadero valor de cada cual requiere esta mirada 
propia, pero externa, de la vida interna.12 “Rousseau” dice 
de “Jean-Jacques”: “Él me dijo cien veces que se habría 
consolado de la injusticia pública si hubiese encontrado 
un solo corazón de hombre que se confiase al suyo, fuera 
consciente de sus penas y las lamentase; la estima franca 
e incondicional de un solo hombre lo habría resarcido del 
desprecio de todos los demás. Yo [“Rousseau”] puedo 
proporcionarle [a “él”, “Jean-Jacques”] ese resarcimiento 
y se lo he prometido.”13  En este sentido, la estima de 
“Rousseau” hacia “Jean-Jacques” es efectivamente auto-
estima que él se ha “prometido” a sí mismo, autoestima 
que es “la fuente de todos sus consuelos”.14 Ese “corazón 
de hombre que se confía al suyo”, es el suyo, que expresa 
un sano amor de uno mismo, una de cuyas manifestaciones 
es la autoestima.

En estos pasajes de Diálogos, pareciera que el amor 
de sí mismo bastara para promover la “emanación” de los 
buenos sentimientos hacia los demás, y, también, sostener 
un justificado sentido de autoestima, tal como aparece en 
los más conocidos pasajes al respecto en el Discurso sobre 
el origen de la desigualdad (1755).  Esto además en un 
texto (Diálogos) cargado de reclamos por la injusticia y el 
maltrato del que ha sido objeto, al punto de denotar amargura 
y resentimiento. Paradojalmente, es un texto que intenta 
demostrar que “Jean-Jacques” es el menos resentido de los 

12	  Un importante análisis de la influencia de Rousseau en las concepcio-
nes modernas del self (el “yo”) se encuentra en Charles Taylor, Fuentes del Yo: La 
construcción de la identidad moderna, trad. Ana Lizón (Paidós, 2006), 400-413.
13	  Jean-Jacques Rousseau, Rousseau juez de Jean-Jacques. Diálogos, trad. 
416.
14	  Ibid., 347.



El ‘buen’ amor propio: Estrategias para  
subvertir nuestro destino

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 80-95

87

hombres ya que no le interesan las opiniones de los demás, 
y que sin embargo contiene continuas recriminaciones 
respecto de la injusticia y la mala intención de los dichos 
y actos de otros, muchos de los cuales en algún momento 
fueron sus amistades y colaboradores.  

Hay implícito en Diálogos una defensa de un 
reclamo justo de reconocimiento que, cegados por el amor 
propio, otros le niegan: “¿Cómo no podéis ver”, le dice 
“Rousseau” al Francés, “que ese desprecio que simulan 
[por Jean-Jacques] no es real, que no es más que el velo 
bastante transparente de una estima que los desgarra y de 
una rabia que ocultan muy mal?  La prueba es evidente.  
Uno no se preocupa así por las personas que desprecia”.15  
Con estas palabras Rousseau acusa a sus críticos de negarle 
el reconocimiento de su valía, a pesar de que, no solo 
se lo deben, sino que además lo albergan ocultamente. 
Según esto, Rousseau solo estaría reclamando lo que se 
le debe en justa medida. Apropiando una distinción que 
hace Francis Fukuyama,16 se podría decir que el thymós, 
entendido como el deseo de reconocimiento, puede tomar 
formas exacerbadas, pero eso no significa que no tenga 
un lugar éticamente legítimo.  Adaptando la sugerencia 
de Fukuyama, es posible distinguir entre lo que él llama 
la “isotimia” y la “megalotimia”, es decir, entre el deseo 
de ser reconocido por lo que efectivamente se merece (aun 
cuando esto requiera aceptar la superioridad de los logros 
de algunos); del deseo de ser reconocido simplemente 
como superior al resto (sea este reconocimiento merecido o 
no).  Isotimia, entonces, es un sentimiento igualitario dado 
que exige el reconocimiento que a cada cual se le debe, aun 

15	  Ídem.
16	  Ver Francis Fukuyama, Identidad: La Demanda de dignidad y las políti-
cas de resentimiento, trad. Antonio García Maldonado (Planeta, 2019).



El ‘buen’ amor propio: Estrategias para  
subvertir nuestro destino

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 80-95

88

cuando en ocasiones involucre reconocer la superioridad de 
los logros de algunos sobre otros, y obviamente en ámbitos 
diversos.  Aun cuando Rousseau insiste (sin convencer 
demasiado) que no le importan las opiniones sobre él de sus 
críticos ya que los considera corruptos, conspirativos (en 
su contra), y llevados al despeñadero por el amor propio, 
eso no quiere decir que no tenga un justo reclamo a que se 
reconozca el valor de su obra y de su persona.  Ambas cosas 
pueden ser ciertas, aun cuando es válido poner en cuestión, 
dado el tenor de Diálogos, si a Rousseau efectivamente le 
era indiferente la opinión de los demás.

De hecho, algún tiempo después, en Las ensoñaciones 
del paseante solitario (1778) Rousseau admite que se siente 
dolido en su amor propio cuando está en presencia de quienes 
actúan como si despreciaran su obra y su persona, pero que 
ha hecho enormes esfuerzos para superar esta situación, a 
pesar de que, según él, nunca tuvo “mucha propensión al 
amor propio”.17  Es la influencia del amor propio lo que 
le ha hecho ser profundamente infeliz y sólo liberándose 
de él ha podido alcanzar algún grado de contento.  “Este 
descubrimiento”, eso sí, “no era tan fácil de hacer como 
podría creerse”.18  Y es justamente establecer la adecuada 
frontera entre la autoestima y el amor propio lo que lo hace 
difícil: “La estima de uno mismo es el mayor móvil de las 
almas orgullosas; el amor propio, fértil en ilusiones, se 
disfraza y se hace pasar por esa estima”.19  Para Rousseau, 
la única solución posible a no dejarse llevar por esta pasión 
“artificial” es abandonar, en la medida de lo posible, el 
concurso con otros, particularmente quienes participan de 

17	  Jean-Jacques Rousseau, Las ensoñaciones del paseante solitario, trad. 
Mauro Armiño (Alianza Editorial, 2016), 173.
18	  Ibid., 172.
19	  Ídem.



El ‘buen’ amor propio: Estrategias para  
subvertir nuestro destino

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 80-95

89

las artes y las ciencias, y quienes ponen en riesgo inflamar su 
amor propio.  De ahí también que se sienta profundamente 
dolido ante el comentario de una personaje de la obra teatral 
El hijo natural de Diderot, que Rousseau, creyéndose cada 
vez más perseguido, entiende dirigido específicamente a él: 
“solamente el malvado está solo”.20  Es justamente por la 
protección de su “pureza” moral, y según él muy a pesar 
suyo, que se ha visto forzado a aislarse ante la perniciosa 
influencia que los demás, en especial los letrados, tienen 
sobre su ser, quienes interfieren con su aspiración a una 
vida virtuosa, desinteresada y dedicada a la verdad y a la 
autenticidad.

Sin embargo, en Emilio (1762) las cosas parecen ser 
distintas. En Diálogos (1772-1775) y en Ensoñaciones 
(1775-1778) Rousseau retoma la formulación inicial del 
Segundo Discurso, al proveerle un sentido exclusivamente 
negativo al amor propio.  En cambio, en Emilio aparece 
un “buen amor propio”, el “amor propio extendido” que 
pudiese hacer el trabajo que Rousseau le había atribuido 
al amor de sí, “dirigido por la razón y modificado por la 
piedad”.21  ¿Qué es lo que provoca y exige la reformulación 
en Emilio?  Al parecer hay algo distinto en la educación 
de otro que en el ejercicio introspectivo necesario para 
conocer la naturaleza humana, esa identificación entre el 
conocimiento de la naturaleza humana y el conocimiento de 

20	  Rousseau, Rousseau Juez de Jean-Jacques: Diálogos, 200. Rousseau ya 
antes había relatado su sorpresa y desazón ante el díctum de Diderot en Las 
Confesiones como parte del comienzo del quiebre definitivo con su antiguo 
amigo.  Jean-Jacques Rousseau, Las Confesiones trad. Jorge Zalamea, (Editorial 
Océano, 1999), 416.
21	  Jean-Jacques Rousseau, Discurso sobre el origen de la desigualdad en-
tre los hombres y otros escritos, trad. Antonio Pintor Ramos (Editorial Tecnos, 
1995), 235. Es bien notable que en esta formulación la razón y la piedad colabo-
ran para orientar al individuo hacia “la humanidad y la virtud” (ídem) manifes-
tando una relación armónica entre los componentes de la naturaleza humana.



El ‘buen’ amor propio: Estrategias para  
subvertir nuestro destino

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 80-95

90

uno mismo, el “Conócete a ti mismo” del templo de Delfos 
que Rousseau cita en el “Prefacio” del Segundo Discurso.22  
Aun cuando este texto no es auto-biográfico igualmente 
utiliza un “método” introspectivo para discernir lo que es 
la naturaleza humana.

Efectivamente en Emilio, “el amor propio tomado 
en su sentido lato”23 es equivalente al amor de sí mismo.  
Se trata del “amor propio en sí o relativo a nosotros”24 y 
por ende la educación de Emilio, en su fase temprana, es 
decir, “hasta que pueda nacer el guía del amor propio, que 
es la razón”25  no debe hacer nada con el objeto de ser visto 
y oído por los demás, sino sólo en respuesta a lo que su 
naturaleza le inclina a hacer, de forma independiente del 
juicio de otros.  En esta formulación, Rousseau pareciera 
solo estar utilizando la categoría amor propio (en su sentido 
lato) de forma intercambiable con el amor de sí mismo, y 
no pareciera involucrar un re-entendimiento substantivo.

Más adelante, eso sí, a partir de los 15 años, el niño 
comienza a reconocerse como un ser moral, y por lo tanto 
a pensarse en su relación con otros.  Es en este momento 
de la educación del niño que surgen los riesgos derivados 
del amor propio en su sentido relativo y comparativo.  En 
este contexto se hará inevitable que las formas perversas 
del amor propio (el orgullo y la vanidad) nazcan en el 
corazón del joven “a pesar nuestro”, “sea lo que fuere 
que podamos hacer”.26  Estando lanzados a una existencia 
social, ineluctablemente aflorará el prurito por sobresalir 

22	  Ibid., 109.
23	  Jean-Jacques Rousseau, Emilio, o de la Educación, trad. Mauro Armiño 
(Alianza Editorial, 1995), 111.
24	  Ídem.
25	  Ídem.
26	  Ibid., 287.



El ‘buen’ amor propio: Estrategias para  
subvertir nuestro destino

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 80-95

91

y ser distinguido: la vida social involucra cooperación, sí, 
pero también competencia, y efectivamente esta última 
arriesga desplazar a la primera en el esfuerzo por superar a 
los demás.  El amor propio es una trampa que nos engaña 
al hacernos creer que merecemos más de lo que realmente 
valemos y, en sociedades corruptas donde prevalecen los 
vicios, todos compiten con todos en este reclamo. 

Sin embargo, puede haber un remedio, un “remedio 
en el mal”, podríamos decir, siguiendo el brillante análisis 
de Jean Starobinski.27  El primer sentimiento relativo es 
la piedad o compasión, que surge del reconocimiento de 
que hay otros seres que sufren como nosotros y se debe 
“ofrecer al joven objetos sobre los que pueda obrar la 
fuerza expansiva de su corazón”28 y que como resultado 
produce promover todas las “pasiones atractivas y dulces” e 
impedir que nazcan las pasiones “repugnantes y crueles”.29  
Nuevamente, hasta aquí pareciera que Rousseau se mantiene 
dentro de la lógica del “amor de uno mismo dirigido por la 
razón y modificado por la piedad” del Segundo discurso.

Sin embargo, en un giro un tanto inesperado, en esta 
etapa el amor propio toma un lugar central en la educación 
moral de Emilio, trucándose de mal en remedio. De hecho, 
se nos informa que el amor propio es un “instrumento 
útil, pero peligroso”.30  Es más, “los grandes hombres no 
se engañan sobre su superioridad, la ven, la sienten y no 
por ello son menos modestos […] El hombre de bien puede 
estar orgulloso de su virtud, porque es suya”.31  Emilio 

27	  Jean Starobinski, Remedio en el Mal. Crítica y Legitimación del Artificio 
en la Era de las Luces, trad., J. L. Arántegui (A. Machado Libros, 2000), 183-257.
28	  Rousseau, Emilio, 298.
29	  Ídem.
30	  Ibid., 329.
31	  Ídem.



El ‘buen’ amor propio: Estrategias para  
subvertir nuestro destino

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 80-95

92

tiene razón en suponer que gracias a los cuidados del tutor 
su forma de ser es preferible a la de los demás, pero eso 
no puede conducir a que concluya que su naturaleza es 
superior.  Hay un lugar adecuado para el amor propio en 
la psicología moral de Emilio, una versión no inflamada 
y que no se traduce en el intento de imponerse sobre 
los demás, sino que se remite a un sentido de auto-valía 
que, de hecho, es requerido para considerarse como una 
persona digna de ser tratada con respeto: “Es menester que 
el amor propio del maestro deje siempre algún asidero al 
suyo [al del discípulo]; es menester que él pueda decirse: 
imagino, penetro, actúo, me instruyo”.32  En el lenguaje 
de Fukuyama al que hemos hecho referencia, se trataría 
justamente de una forma de “isotimia”.33  También, el amor 
propio se convierte en virtud si lo “extendemos a los demás 
seres,”34 de tal forma que el interés particular se generalice 
en interés por la especie, de la cual, por supuesto, todos 
somos parte.  Esto indica que efectivamente el interés por 
la especie es también un interés (virtuoso) por nosotros 
mismos, y a la vez equitativo y justo.35  La “isotimia”, por 
ende, permite el reconocimiento recíproco que hace posible 
la vida social pacífica, armónica y en la que cada cual puede 
conciliarse con el lugar que se ha forjado en el mundo e 
incluso celebrarlo.

En el proyecto educativo, el amor propio toma un lugar 
en cuanto reconocerse digno de valor, y como elemento 
motivacional para inducir el proceso del desarrollo moral.  

32	  Ibid., 334.
33	  Hay ecos también de la descripción del “hombre magnánimo” en Ética 
Nicomáquea de Aristóteles, 1123a35 a 1125a30.
34	  Rousseau, Emilio, 339.
35	  Se puede reconocer una analogía con el interés general de la voluntad 
general en El Contrato social, pero ahora aplicada a la justicia en relación a la 
humanidad, y no a la comunidad política.



El ‘buen’ amor propio: Estrategias para  
subvertir nuestro destino

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 80-95

93

Además, Emilio, a diferencia del Rousseau de los Diálogos 
y de Ensoñaciones, está destinado a la vida social, y por 
lo tanto debe cultivar un ejercicio del amor propio que 
permita la sociabilidad, sin que lo lleve a la corrupción.  
Hay hasta un cierto sentido de tragedia en esta circunstancia 
necesariamente social: “como [los niños y los hombres] no 
pueden vivir siempre solos, a duras penas lograrán vivir 
siempre buenos”.36  La injerencia del amor propio sobre 
la psicología moral parece inevitable, pero conducido por 
la razón y modificado por la compasión, puede tomar una 
forma extendida, no dañina, y favorable a la vida social.  
Aunque Emilio es formado para tomar cierta distancia 
respecto de las opiniones de los demás, igualmente busca 
agradar y obtener la aprobación de otros, es decir, requiere 
el concurso de otros para su autoestima.  Pero también debe 
estar preparado para evitar el peligro permanente de que un 
amor propio tóxico se filtre a través de su autoestima como 
testimonia el mismo Rousseau.

En conclusión, el amor propio, bien conducido 
y modificado, se extiende hacia la humanidad entera, 
generando un sentido de identidad y pertenencia que 
permite la vida social.  En la vida solitaria del hombre37 
natural del Segundo discurso, como en el aislamiento que 
el mismo Rousseau vive hacia el final de sus días, el amor 
propio no tiene lugar, porque solo conlleva degradación 
y sufrimiento. Tanto la reconducción del amor propio 
en Emilio, como su prescindencia en Rousseau, exigen 
enormes esfuerzos y sacrificios, subrayando el arraigo que 
puede alcanzar en el corazón humano. Sin embargo, nos 
deja la esperanza de subvertir lo que pudiera haber parecido 
un destino ineludible de corrupción y degeneración.

36	  Rousseau, Emilio, 285.
37	  Uso el masculino porque es el lenguaje de Rousseau, no el mío.



El ‘buen’ amor propio: Estrategias para  
subvertir nuestro destino

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 80-95

94

Bibliografía

Aristóteles. Ética Nicomáquea. Ética Eudemia. Traducido 
por Julio Pallí Bonet. Editorial Gredos, 1993.

Dent, N. J. H. A Rousseau Dictionary. Basil Blackwell, 
1992.

Dent, N. J. H. Rousseau. An Introduction to his Psychological, 
Social, and Political Theory. Basil Blackwell, 1989.

Fukuyama, Francis. Identidad: La Demanda de Dignidad 
y las Políticas de Resentimiento. Traducido por Antonio 
García Maldonado. Planeta, 2019.

Neuhouser, Frederick. “Feedom, Dependence and the 
General Will”. The Philosophical Review 102, no. 3 (Julio, 
1993): 363-395.  

Rawls, John. Lectures on the History of Political Philosophy. 
Harvard University Press, 2007.

Rousseau, Jean-Jacques. Discurso sobre el Origen de la 
Desigualdad entre los Hombres y otros Escritos. Traducido 
por Antonio Pintor Ramos. Editorial Tecnos, 1995.

Rousseau, Jean-Jacques. El Contrato Social o Principios 
de Derecho Político. Traducido por María José Valleverde. 
Editorial Tecnos, 1995.

Rousseau, Jean-Jacques. Emilio, o de la Educación. 
Traducido por Mauro Armiño. Alianza Editorial, 1995.

Rousseau, Jean-Jacques. Las Confesiones. Traducido por 
Jorge Zalamea. Editorial Océano, 1999.

Rousseau, Jean-Jacques. Las Ensoñaciones del Paseante 
Solitario. Traducido por Mauro Armiño. Alianza Editorial, 
2016.



El ‘buen’ amor propio: Estrategias para  
subvertir nuestro destino

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 80-95

95

Rousseau, Jean-Jacques. Rousseau Juez de Jean-Jacques: 
Diálogos. Traducido por Manuel Arranz. Pre-Textos, 2015.

Starobinski, Jean. Remedio en el Mal. Crítica y Legitimación 
del Artificio en la Era de las Luces. Traducido por J. L. 
Arántegui. A. Machado Libros, 2000.

Taylor, Charles. Fuentes del Yo: La Construcción de la 
Identidad Moderna. Traducido por Ana Lizón. Paidós, 2006

Waksman, Vera. El Laberinto de la Libertad: Política, 
Educación y Filosofía en la Obra de Rousseau. Fondo de 
Cultura Económica, 2016.


