
REVISTA DE ESTUDIOS FILOSÓFICOS 
Volumen VI  Número 11   Enero - Junio 2026

AITIAS
ISSN 2683-3263



Aitías
Revista de Estudios Filosóficos

http://aitias.uanl.mx/

Ecos del pensamiento de Rousseau en los proyectos 
panamericanos y anfictiónicos de Bolívar

Echoes of Rousseau’s thought in Bolívar’s pan-american 
and amphictyonic projects

Ecos do pensamento de Rousseau nos projetos 
panamericano e anfictiônico de Bolívar

Échos de la pensée de Rousseau dans les projets 
panaméricains et amphictyonies de Bolivar

Evaldo Becker 
https://orcid.org/0000-0003-4921-1151 
Universidade Federal de Sergipe (UFS) 

Sergipe, Brasil

Editor:  José Luis Cisneros Arellano Dr., Universidad  Au-
tónoma de Nuevo León, Centro de Estudios Humanísticos,  
Monterrey, Nuevo León, México.
Copyright: © 2026. Becker, Evaldo. This is an open-access 
article distributed under the terms of Creative Commons Attri-
bution  License  [CC  BY  4.0],  which  permits  unrestricted 
use, distribution, and reproduction in any medium, provided 
the original author and source are credited.

DOI: https://doi.org/10.29105/aitias5.11-125
Recepción: 26-09-25    
Fecha Aceptación: 10-12-25    
Email: evaldobecker@gmail.com



Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 54-79

54

Ecos del pensamiento de Rousseau en los 
proyectos panamericanos y anfictiónicos de 

Bolívar

Echoes of Rousseau’s thought in Bolívar’s pan-
american and amphictyonic projects

Ecos do pensamento de Rousseau nos projetos 
panamericano e anfictiônico de Bolívar

Échos de la pensée de Rousseau dans les projets 
panaméricains et amphictyonies de Bolivar

Evaldo Becker1

Resumen: Nuestro objetivo en este artículo es examinar algunos 
aspectos de la presencia de Rousseau en la vida y la obra de 
Simón Bolívar. Inicialmente, nos centraremos en la influencia 
de la pedagogía rousseauniana en la formación de Bolívar, ya 
sea a través de las acciones de Simón Rodríguez o directamente 
a través de su lectura del Emilio. Si bien esta vía ya ha sido 
explorada por varios lectores de Rousseau y Bolívar, parece 
fundamental retomarla para luego avanzar en nuestra reflexión 
sobre la presencia de las ideas de Rousseau en las concepciones 
políticas e internacionalistas de Bolívar. Al final del Emilio, obra 

1	 Universidade Federal de Sergipe (UFS), Sergipe, Brasil.



Ecos do pensamento de Rousseau nos projetos 
panamericano e anfictiônico de Bolívar

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 54-79

55

leída y meditada por el Libertador, al hablar de la formación de su 
pupilo imaginario en el período previo a su ingreso a la vida civil, 
Rousseau examina algunos elementos relativos a la organización 
interna de un Estado-nación legítimo y pasa al escenario de las 
relaciones interestatales. Tras criticar las ideas de Grocio y 
Hobbes, Rousseau examina brevemente las ideas federalistas y 
sus limitaciones, utilizando para ello el Proyecto de Paz Perpetua 
de Saint-Pierre. Cabe destacar que Bolívar, al formular su propio 
proyecto anfictiónico, además de las ideas de los antiguos 
pensadores griegos, también examina los proyectos federalistas 
modernos, entre los que destaca el de Saint-Pierre, citado en la 
Carta de Jamaica de 1815. Al formular una crítica al utopismo 
inherente al proyecto del abad, Bolívar repite la crítica expresada 
por el propio Rousseau, autor del resumen o extracto del Proyecto 
para perpetuar la paz en Europa, escrito responsable de difundir 
y dar a conocer las ideas federalistas y pacifistas de Saint-Pierre, 
incluso más que el propio texto del autor. En este sentido, nos 
centraremos principalmente en el pensamiento sobre las relaciones 
internacionales bolivarianas, destacando la presencia de Rousseau 
en este contexto, buscando destacar la idea de que Bolívar supera 
y revitaliza los proyectos federalistas europeos, adaptándolos a los 
intereses latinoamericanos y globales.

Palabras clave: Rousseau, Bolívar, federalismo, dominación y 
Libertad.

Abstract: The aim of this article is to examine certain aspects 
of the presence of Rousseau in the life and writings of Simón 
Bolívar. We begin by focusing on the influence of Rousseauian 
pedagogy on Bolívar’s education, whether through the role of 
Simón Rodríguez or directly through his reading of the Émile. 
Although this trajectory has already been analyzed by several 
readers of Rousseau and Bolívar, we consider it essential to 
revisit it, so as to advance, in a second moment, toward reflecting 
on the presence of Rousseau’s ideas in Bolívar’s political and 
internationalist conceptions. At the end of the Émile, a work read 
and carefully meditated upon by El Libertador, Rousseau, when 
addressing the formation of his imaginary pupil on the threshold 



Ecos do pensamento de Rousseau nos projetos 
panamericano e anfictiônico de Bolívar

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 54-79

56

of entering civic life, examines elements concerning the internal 
organization of a legitimate nation-state and then moves on to 
the sphere of interstate relations. After criticizing the theories of 
Grotius and Hobbes, Rousseau briefly considers federalist ideas 
and their limits, drawing on the Project for Perpetual Peace by 
the Abbé de Saint-Pierre. It is noteworthy that Bolívar, when 
formulating his own amphictyonic project, in addition to drawing 
on the ancient Greek thinkers, also examined modern federalist 
projects, among which Saint-Pierre’s stands out, as cited in 
the Jamaica Letter of 1815. In formulating his critique of the 
utopianism inherent in the abbé’s project, Bolívar in fact repeats 
Rousseau’s own critique, contained in the Abstract or Summary 
of the Project for Perpetual Peace in Europe, the text that was 
responsible for disseminating and making known Saint-Pierre’s 
federalist and pacifist ideas even more than the author’s original 
work itself. In this regard, our analysis will focus especially on 
Bolívar’s thought on international relations, emphasizing the 
presence of Rousseau in this domain, and highlighting the idea 
that Bolívar both transcends and revitalizes European federalist 
projects, adapting them to Latin American and global concerns.

Key words:  Rousseau; Bolívar; federalism; domination and 
freedom.

Résumé: Le présent article a comme but d›examiner certains 
aspects de la présence de Rousseau dans la vie et l›œuvre de 
Simón Bolívar. Dans un premier temps, on se centrera dans 
l’influence de la pédagogie rousseausienne dans la formation de 
Bolívar, que ce soit à travers des actions de Simón Rodríguez ou 
directement à travers sa lecture de Emilio. Même si cette voie a 
été déjà explorée par plusieurs lecteurs de Rousseau et de Bolívar, 
il semble fondamental de la reprendre pour ensuite avancer dans 
notre réflexion sur la présence des idées de Rousseau dans les 
conceptions politiques et internationalistes de Bolívar. À la fin 
de Emilio, l’oeuvre lue et méditée par le Libérateur, en parlant 
de la formation de son élève imaginaire dans la période antérieur 
à son entrée à la vie civile, Rousseau examine certains éléments 
relatifs à l’organisation interne d’un État-nation légitime et il 



Ecos do pensamento de Rousseau nos projetos 
panamericano e anfictiônico de Bolívar

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 54-79

57

passe au scénario des relations interétatiques. Après avoir critiqué 
les idées de Grocio et Hobbes, Rousseau examine brièvement 
les idées fédéralistes et leurs limitations, en utilisant le Projet de 
Paix Perpétuelle de Saint-Pierre. Il faut souligner que Bolívar,  
au moment de formuler son propre projet amphictyonie, en plus 
des idées des anciens penseurs grecs, il examine aussi les projets 
fédéralistes modernes, notamment celui de Saint-Pierre, cité 
dans la Lettre de Jamaïque de 1815. En formulant une critique à 
l›utopisme inhérent au projet de l’abbé, Bolívar répète la critique 
exprimée par le propre Rousseau, auteur du résumé ou extrait du 
Projet pour rendre la paix perpétuelle en Europe, écrit responsable 
de diffuser et de faire connaître les idées fédéralistes et pacifistes 
de Saint-Pierre, encore plus que le texte de l’auteur lui-même. 
En ce sens, on se centrera principalement dans la pensée sur les 
relations internationales bolivariennes, en soulignant la présence 
de Rousseau dans ce contexte, cherchant à souligner l’idée que 
Bolívar dépasse et revitalise les projets fédéralistes européens, en 
les adaptant aux intérêts latino-américains et mondiaux.

Mots-clés: Rousseau, Bolívar, fédéralisme, domination et Liberté

Resumo: Nosso objetivo neste artigo, é examinar alguns aspectos 
da presença de Rousseau na vida e nos escritos de Simón Bolívar. 
Focaremos inicialmente na influência da pedagogia rousseauniana 
na formação de Bolívar, seja por meio da ação de Simón Rodríguez 
ou, diretamente, via a leitura do Emílio. Apesar deste percurso já ter 
sido examinado por vários leitores de Rousseau e de Bolívar, nos 
parece ser fundamental revisitá-lo, para, em seguida, avançarmos na 
reflexão acerca da presença das ideias de Rousseau nas concepções 
políticas e internacionalistas de Bolívar. Ao final do Emílio, obra 
lida e meditada leo Libertador, ao tratar da formação do seu aluno 
imaginário, no momento que antecede sua entrada na vida civil, 
Rousseau examina alguns elementos acerca da organização interna 
de um Estado-Nação legítimo e avança para o cenário das relações 
interestatais. Após criticar as ideias de Grotius e Hobbes, Rousseau 
examina en passant as ideias federativas e seus limites, e para tal 
serve-se do Projeto de paz perpétua de Saint-Pierre. Nota-se que 
Bolívar, ao formular seu próprio projeto anfictiônico, para além das 



Ecos do pensamento de Rousseau nos projetos 
panamericano e anfictiônico de Bolívar

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 54-79

58

ideias dos antigos pensadores gregos, examina também os projetos 
federativos modernos, dentre os quais destaca-se aquele de Saint-
Pierre; tal como citado na Carta da Jamaica, de 1815. Ao formular 
a crítica do utopismo inerente ao projeto do abade, Bolívar repete a 
crítica exposta pelo próprio Rousseau, autor do resumo  ou Extrato 
do Projeto para tornar perpétua a paz na Europa que  foi o escrito 
responsável por disseminar e dar a conhecer as ideias federalistas e 
pacifistas de Saint-Pierre, mais que o próprio texto do autor. Nesse 
sentido, nos concentraremos sobretudo no pensamento acerca das 
relações internacionais bolivarianas, enfatizando a presença de 
Rousseau neste âmbito, procurando evidenciar a ideia segundo a 
qual Bolívar supera e oxigena os projetos federalistas Europeus, 
adaptando-os aos interesses latino-americanos e mundiais.

Mots-clés: Rousseau, Bolívar, federalismo, dominação e 
liberdade



Ecos do pensamento de Rousseau nos projetos 
panamericano e anfictiônico de Bolívar

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 54-79

59

Introdução

Nosso objetivo neste artigo, é examinar alguns aspectos da 
presença de Rousseau na vida e nos escritos de Simón Bolívar, 
demonstrando que houve influência significativa dos escritos 
do cidadão de Genebra no que concerne ao desenvolvimento 
das ideias políticas e internacionalistas do líder caraquenho. 
Focaremos inicialmente na influência da pedagogia 
rousseauniana na formação de Bolívar, seja por meio da ação 
de Simón Rodríguez ou, diretamente, via a leitura do Emílio 
e de outra obras (Considerações sobre o governo da Polônia, 
por exemplo). Apesar deste percurso já ter sido examinado 
por vários leitores de Rousseau e de Bolívar, nos parece ser 
fundamental revisitá-lo, para, em seguida, avançarmos na 
reflexão acerca da presença das ideias de Rousseau, sobretudo 
daquelas relativas às Instituições Políticas, nas concepções 
políticas e internacionalistas de Bolívar.

O tema da presença de Rousseau nos vários 
movimentos de independência da América Latina foi 
apresentado por Boleslao Lewin, em seu livro Rousseau 
en la independencia de Latinoamérica, publicado em 
1980. Segundo o autor: “Rousseau foi o arauto das ideias 
igualitárias  de sua época e é o precursor delas na nossa. 
Ele submeteu à uma análise demolidora a estrutura feudal e 
destacou a maneira como – em seu entender – correspondia 
superá-la”.2 Nesta obra, Lewin enfatiza também o papel das 
leituras de Rousseau por personagens políticos importantes 
como Mariano Moreno na  Argentina e Simón Bolívar na 
Venezuela. Segundo Lewin:

Como é sabido, a Argentina produziu o mais notável 
exegeta americano das doutrinas de Rousseau. 

2	  Boleslao Lewin, Rousseau en la independencia de Latinoamérica (Bue-
nos Aires: Ediciones Depalma, 1980), 8. Nossa Tradução.



Ecos do pensamento de Rousseau nos projetos 
panamericano e anfictiônico de Bolívar

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 54-79

60

Refiro-me, naturalmente, a Mariano Moreno. E, 
ainda que Moreno também tenha sido governante, no 
terreno estritamente político é maior a importância 
de Bolívar, que, sobretudo na primeira etapa de suas 
campanhas libertadoras, era um entusiasta adepto 
da doutrina exposta no Contrato Social. Mas o 
feitiço de Rousseau se estendeu a todos os rincões 
da Hispanoamérica.3

Dada a ampla presença de Rousseau, nos escritos 
de entusiastas de seu pensamento e mesmo nos escritos e 
proclamações de seus antagonistas; principalemnte nos 
fanáticos religiosos que viam nos escritos deste uma ameaça 
à coroa espanhola e ao cristianismo, somos obrigados a 
delimitar bem o trajeto de nossa investigação.4 Nesse sentido, 
nos concentraremos, sobretudo, na recepção das ideias e 
escritos de Rousseau na formação e na obra de Simón Bolívar.

Mesmo no que diz respeito à herança rousseauista na 
vida e obra de Bolívar a gama de textos é vasta demais para 
nosso presente objetivo (ROZITCHNER, 1990; WEPMAN, 
1987; RODRÍGUEZ, 2001, MEDINA, 1961). Neste 
sentido, nos serviremos inicialmente   e de forma breve do 
texto Rousseau, Bolívar y las revoluciones de Venezuela, de 
Ángel Rafael Almarza Villalobos, publicado como capítulo 

3	  Lewin, Rousseau en la independencia de Latinoamérica, 15. NT.
4	  No que concerne à difusão do nome e das ideias de Rousseau por seus 
adversários, indicamos a leitura do livro de Boleslao Lewin, citado acima. Nes-
te podemos ler: “Como en otras partes de América, y por idéntica causa, tam-
bién en Colombia fueron sus antagonistas quienes dieron a conocer al público 
el nombre de Rousseau. En su Papel periódico de Santa Fe de Bogotá, Manuel 
del Socorro y Rodríguez afirmó, en 1791, que Rousseau era un “atrevido sofista, 
que valido de un estilo seductor sostenia que las instituciones civiles han hecho 
degenerar al hombre del estado del hombre”. Pero lo que es más importante, don 
Manuel informó asimismo a sus lectores que Rousseau sostenía “que los sobera-
nos de la tierra son un ejército de lobos introducidos en ella para establecer una 
esclavitud universal; que la religión cristiana es contraria a la buena constitución 
del Estado...”.” Lewin, Rousseau en la independencia de Latinoamérica, 131. NT.



Ecos do pensamento de Rousseau nos projetos 
panamericano e anfictiônico de Bolívar

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 54-79

61

do livro Rousseau en Iberoamérica, organizado por Gabriel 
Entin, e publicado em 2018.5

No texto acima mencionado, Villalobos pretende 
“analizar a recepção, leitura e interpretação das principais 
obras de Rousseau nas revoluções  que a Venezuela 
experimentou no início do século XIX, destacando como o 
caraquenho Simón Bolívar usou os trabalhos do genebrino 
como fonte  de autoridade em seu pensamento e obra 
política mais significativa”.6 

O autor nos fornece informações preciosas e seguras 
acerca da circulação dos textos de Rousseau na Venezuela, 
no final do século XVIII e princípios do XIX, bem como, 
sobre o contato de Bolívar com obras específicas de 
Rousseau, que se encontravam inclusive na biblioteca 
de seu pai,  além de sua presença nos escritos públicos e 
pessoais do libertador.7 Destaca-se  a presença do Emílio, 

5	  Ángel Rafael Almarza Villalobos, “Rousseau, Bolívar y las revoluciones 
de Venezuela,” en Gariel Entin (editor), Rousseau en Iberoamérica: Lecturas e in-
terpretaciones entre monarquía y revolución,(Buenos Aires: SB, 2018), 121-136.
6	  Villalobos, “Rousseau, Bolívar y las revoluciones de Venezuela,”121. NT.
7	  Conforme Villalobos: “ [...] los textos del ginebrino gozaron de una 
gran popularidad y su circulación  fue amplia en diferentes sectores de la socie-
dad venezolana de finales del siglo XVIII y principios del XIX. [...]La primera 
referencia de la presencia en Venezuela de las obras de Rousseau la encontra-
mos en la causa contra el médico canario Juan Perdomo, teniente de Justicia 
mayor y administrador de la Real Hacienda de La Victoria, acusado por la In-
quisición en 1778 por poseer libros prohibidos.” Villalobos, “Rousseau, Bolívar 
y las revoluciones de Venezuela,”123 ; “Las causas de la Inquisición y los relatos 
de viajeros permiten afirmar que la posesión y lectura de libros prohibidos era 
una práctica común en la elite de la sociedad caraqueña de principios del siglo 
XIX, como mostraba la investigación  del inquisidor Castro y Marrón en 1806. 
En la lista de textos clandestinos destaca la novela de Rousseau, Julia, o la Nue-
va Eloísa, cartas de dos amantes habitantes de una pequeña ciudad, a la Falda 
de los Alpes (1761), muy popular en la Caracas de la época. La obra integraba 
también la biblioteca de varios miembros de la élite política y económica cara-
queña. Entre ellos, José España, Miguel Antonio Barreda, Maria del Carmen 
Pelaes, Vicente Salias, José María Sata, Manuel Ibarra, Juan Antonio Garmendia 



Ecos do pensamento de Rousseau nos projetos 
panamericano e anfictiônico de Bolívar

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 54-79

62

que fez parte de sua formação, sobretudo no período em 
que estudou com Simón Rodríguez. Também importa, 
sobremaneira, para nosso intento, mostrar o contato de 
Bolívar com as ideias políticas de Rousseau, sobretudo 
no que diz respeito aos conceitos de Soberania e Vontade 
Geral. Ainda conforme Villalobos: 

Os principais atores das revoluções hispanoamerica-
nas leram, empregaram e citaram em seus discursos, 
proclamações, panfletos políticos, manifestos e do-
cumentos pessoais do genebrino J. J. Rousseau, cu-
jas ideias foram utilizadas, entre muitas outras, para 
justificar uma legitimidade baseada na soberania po-
pular, ou em noções básicas como contrato social e 
vontade geral. Nesse sentido, sua autoridade nessas 
matérias era amplamente reconhecida na época. Si-
món Bolívar não foi alheio a ele, entre os livros que 
figuravam em sua biblioteca se achava uma das obras 
deste filósofo, tal como o deixou plasmado em seu 
testamento de 10 de dezembro de 1830: “ É minha 
vontade, que as obras que me presenteou  meu ami-
go, o Sr. Genreal Wilson, e que pertenceram  antes à 
Biblioteca de Napoleão, intitulada O Contrato Social 
de Rousseau  e A arte militar de Monte Cucili, sejam 
entregues à Universidade de Caracas”.”8 

y Juan Vicente Bolívar (padre de Simón Bolívar), quien además tenía el Emilio 
(1762) y la versión escrita en español a imitación de ésta conocida como el Eu-
sebio (1786-1788), de Pedro Montegón y Paret.” Villalobos, “Rousseau, Bolívar 
y las revoluciones de Venezuela,” 127. Importa também destacar a presença de 
Rousseau nos escritos “pessoais” de Bolívar, ou seja, nas cartas. Conforme nos 
informa Fabiana de Souza Fredrigo, em seu livro Guerras e escritas: a corres-
pondência de Simón Bolívar (1799-1830), este teria escrito cerca de 2.815 cartas, 
comparando-se a outros grandes missivistas da história do pensamento, tais 
como Freud e Proust, por exemplo. Fabiana de Souza Fredrigo. Guerras e Escri-
tas: a correspondência de Simón Bolívar, (São Paulo: Editora UNESP, 2010), 35.
8	  Villalobos, “Rousseau, Bolívar y las revoluciones de Venezuela,” 121. NT.



Ecos do pensamento de Rousseau nos projetos 
panamericano e anfictiônico de Bolívar

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 54-79

63

O autor mostra, através da análise de escritos de 
viajantes9 e de textos forenses, como as ideais de Rousseau 
circulavam, malgrado sua proibição, na Venezuela de 
finais do século XVIII e princípios do XIX. Mas para além 
de sua presença na Venezuela em geral, também importa 
destacar sua presença mais direta, na biblioteca paterna 
de Bolívar. Segundo Villalobos: “Nesta Caracas em 
transformação que descreveram os viajantes extrangeiros, 
o jovem Simón Bolívar  leu as obras de Rousseau, seja 
na biblioteca de seu pai, seja sob a tutela de seu professor 
Simón Rodríguez.”10

Em seu livro Ruta de Bolívar, Medina (1961)11, nos 
mostra uma fase posterior e fundamental da formação moral 
e política de Bolívar, que consiste nas viagens. Cabe lembrar 
aqui, a importânica dada a estas, no subtítulo Viagens, que 
podemos ler no capítulo V do Emílio, de Rousseau. As viagens 
à Europa parecem, de fato, ter desempenhado um papel 
fulcral na formação de Bolívar. Primeiramente na Espanha, 
onde reforça a compreenção dos preconceitos dos espanhóis 
em relação aos Creoulos do Novo Mundo. Depois, quando 
o rei espanhol expulsa os americanos residentes, em 1804, 
Bolívar segue em direção à Paris, onde frequenta os famosos 
Salões, e onde conhece Alexandre Von Humboldt, que teria 
lhe fornecido várias informações preciosas sobre a geografia 
do Novo Mundo, e talvez lhe tenha fornecido mapas inéditos 

9	  No que toca a presença de Rousseau na Venezuela, escreve Villalobos: 
“Las impressiones de viaje al territorio venezolano que realizaron Alejandro de 
Humboldt y Aimé Bonpland entre 1799 y 1800, y publicadas años más tarde por 
el primero de ellos bajo el título Viaje a las regiones equinocciales del nuevo con-
tinente, también contiene referencias sobre la circulación de libros prohibidos 
en la cotidianidad venezolana.” Villalobos, “Rousseau, Bolívar y las revoluciones 
de Venezuela,” 126. NT.
10	  Villalobos, “Rousseau, Bolívar y las revoluciones de Venezuela,” 127.
11	  Rafael Bernal Medina. Ruta de Bolívar: Espiritual y Geográfica. 3. ed. 
(Cali: Gráfica original de la Ruta), 1961.



Ecos do pensamento de Rousseau nos projetos 
panamericano e anfictiônico de Bolívar

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 54-79

64

do continente que Bolívar intentaria libertar;12 finalmente a 
viagem à Itália (1805), em companhia de seu antigo mestre, 
Simón Rodríguez, onde faz o famoso Juramento do Monte 
Sacro, prometendo não dar descanso a seus braços nem 
repouso à sua alma até que se tenham rompido as correntes 
que oprimem os povos da América.13

Mas, conforme mostramos em outro lugar,14a pas-
sagem de Bolívar pela Europa não é marcada apenas pela 
frequentação dos Salões e da vida social na Cidade Luz. A 
partir de seus próprios escritos, podemos ter um vislum-
bre dos textos e das referências que marcaram seu percur-
so intelectual. Em sua famosa Carta ao general Francisco 
Santander, Bolívar mostra que apesar dos questionamen-
tos apresentados em sua época acerca de sua formação, 

12	  Andrea Wulf , tratando acerca das lutas de independência levadas a 
cabo por Bolívar, nos lembra que “Foi também uma luta fortalecida pelos tex-
tos de Humboldt, quase como se as descrições  da natureza e do povo fizessem 
os colonos apreciar o caráter singular e magnífico de seu continente. Os livros 
e as ideias de Humboldt fomentariam a libertação da América Latina –  da 
sua crítica ao colonialismo e à escravidão ao retrato das majestosas paisagens.” 
E mais: “Bolívar disse mais que “com sua pena”, Humboldt havia desperta-
do América do Sul e ilustrado por que os sul-americanos tinham inúmeras 
razões para sentir orgulho de seu continente. Até hoje o nome de Humboldt é 
muito mais conhecido na América Latina do que na maior parte da Europa e 
dos Estados Unidos”. Andrea Wulf, A invenção da natureza: a vida e as desco-
bertas de Alexander Von Humboldt. [Tradução Renato Marques], (São Paulo: 
Planeta, 2016), 218-19.
13	  Seu mestre transmite à posteridade o conteúdo deste juramento, do 
qual extraímos a seguinte passagem, exposta nas belas páginas do Libro de Oro 
de Bolívar, de Cornélio Hispano: “Juro diante de você; juro pelo Deus de meus 
pais; juro por eles; juro por minha honra e juro por minha pátria, que não darei 
descanso a meus braços, nem repouso a minha alma, até que tenha rompido as 
correntes que nos oprimem pela vontade do poder espanhol” Cornelio Hispa-
no, El Libro de Oro de Bolívar(Medellín: Bedout, 1980), 51.NT.
14	  Ver nosso artigo: Evaldo Becker, “Das cidades às confederações: camin-
hos para superar os conflitos e as guerras que ameaçam a independência dos 
povos.” Philósophos — Revista de Filosofia 23, no. 2 (2019), 341-347. https://doi.
org/10.5216/phi.v23i2.52720. Acesso em 4 de dezembro de 2024.



Ecos do pensamento de Rousseau nos projetos 
panamericano e anfictiônico de Bolívar

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 54-79

65

talvez seus críticos15 não tivessem estudado tanto quanto 
ele:

Locke, Condillac, Buffon, D’Alembert, Helvetius, 
Montesquieu, Mably, Filangieri, Lalande, Rousseau, 
Voltaire, Rollin, Berthot e todos os clássicos da 
antiguidade, assim, filósofos, historiadores, oradores 
e poetas; e todos os clássicos modernos da Espanha, 
França e Itália e grande parte dos ingleses.16 

15	  Sobre as críticas dirigidas à sua formação básica ou à falta dela, pode-
mos ler no livro Ruta de Bolivar:  “?Cuál es su formación cultural? La impor-
tancia esencial y definitiva que tiene para la fama de un hombre su primera 
ecducación, se patentiza en este rasgo de su vida: en el año de 1825, un tal Mr. 
Mollien se refiere en forma despectiva a los estudios básicos del entonces Liber-
tador, Jefe Supremo de los Ejércitos, Presidente de la Gran Colombia y del Perú, 
y éste en guardia su nombre no hace alusión a su obra de genio ya cumplida, 
sinoque sencillamente, en carta a Santander , relata como transcurrió el apren-
dizaje de su niñez.” Medina, Ruta de Bolivar, 28.  Ainda no que tange à formação 
intelectual de Bolívar, podemos ler no texto de Villalobos, citado em profusão 
neste nosso trabalho: “Según las Narraciones del oficial irlandés Daniel Floren-
cio O’Leary, no era estraño ver a Bolívar con un libro en la mano o, en sus ratos 
de ocio, reclinado en su hamaca leyendo a sus autores favoritos, Montesquieu 
y Rousseau. Otros testomonios identifican Voltaire como su escritor predilecto 
durante las guerras de independencia. Bolívar podía mencionar o citar a Rous-
seau como fuente de autoridad al estar familiarizado con los conceptos más re-
presentativos de la obra del ginebrino tales como el contrato social, la voluntad 
general y la soberanía. Son diversas las alocuciones, proclamas, cartas y demás 
documentos donde Bolívar siguió de cerca los planteamientos más significa-
tivos de Rousseau como fuente de autoridad, aunque en ocasiones también lo 
criticó.” Villalobos, “Rousseau, Bolívar y las revoluciones de Venezuela,” 128. 
NT.
16	  Simón Bolívar, “Carta al General Francisco de P. Santander, de 20 de 
maio de 1825”, en  Rodríguez, Simón. Cartas. (Caracas: Universidad Nacional 
Experimental Simón Rodríguez, Ediciones del Rectorado, 2001), 128. No que 
diz respeito aos textos de Simón Bolívar, utilizamos a edição acima citada e tam-
bém a versão brasileira: Simón Bolívar. Escritos políticos. Tradução de Jaques 
Mário Brand e Josely Vianna Baptista. (Campinas, SP: Editora da UNICAMP, 
1992). A edição brasileira, por sua vez, foi cotejada com a versão espanhola: 
Simón Bolívar. Discursos, proclamas y epistolario político. (Edição preparada por 
M. Hernández Sánchez-Barba. Madrid: Editora Nacional, 1978).



Ecos do pensamento de Rousseau nos projetos 
panamericano e anfictiônico de Bolívar

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 54-79

66

Se Rousseau foi fundamental na formação inicial de 
Bolívar, talvez o tenha sido ainda mais durante os anos de 
Revolução. 17 E para além das noções de contrato social 
e vontade geral, oriundas de seus textos, acreditamos que 
também no âmbito internacional, no aspecto federativo, as 
ideias do filósofo genebrino também foram determinantes 
para a construção do projeto anfictiônico de Bolívar.

No que concerne à história e definição do termo 
Anfictionia, gostaríamos de nos remeter ao que informa 
Germán de la Reza, em seu livro A invenção da paz.  O 
autor lembra que: 

As primeiras ligas ou federações de povos ou estados 
acompanham a formação da civilização grega e a 
sua história se prolonga por quase 800 anos, entre 
os séculos VI a.C. e II d.C. Estas anfictionias, cujos 
delegados se reuniam em volta de um santuário 
comum, tinham como objetivo regulamentar as 
relações das tribos de uma nação outrora unificada. 
Segundo a lenda, a primeira liga foi organizada 
por Anfictião, filho de Prometeu, um dos heróis 
míticos da Grécia, e fazia parte de uma assembleia 
onde eram aprovadas as regras de segurança e de 

17	  Nesse sentido, concordamos pelanamente com Villalobos quando este 
afirma, ao final de seu texto: “Durante la revolución, esta lectura fue clave en la 
construcción de sus argumentos políticos que, basados en conceptos como el 
contrato social, la voluntad general y la sobernía, buscaban legitimar su acción 
y explicar su visión republicana. A través del análisis de discursos, proclamas 
y cartas intentamos identificar cómo Rousseau fue utilizado por Bolívar y así 
esclarecer su relevancia como fuente de autoridad en el primer republicanismo 
de Venezuela.” Villalobos, “Rousseau, Bolívar y las revoluciones de Venezuela,” 
136. NT. Nas Cartas da Jamaica, de 1815, Bolívar escrevia em tom claramente 
rousseauneano: “O imperador Carlos V fez um pacto com os descobridores, 
conquistadores e povoadores da América, o qual, como diz Guerra, é nosso 
contrato social” Simón Bolívar, “Cartas da Jamaica,” en Escritos políticos. [Tra-
dução de Jaques Mário Brand e Josely Vianna Baptista], (Campinas, SP: Editora 
da UNICAMP, 1992), 63.



Ecos do pensamento de Rousseau nos projetos 
panamericano e anfictiônico de Bolívar

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 54-79

67

vinculação recíproca, incluindo-se a proteção dos 
santuários e a celebração de ritos e jogos esportivos. 
A sua mensagem era a mesma que a das anfictionias 
posteriores: fazer menos frequentes as guerras 
através de acordos que apelavam à comunidade 
de interesses dos confederados, a sua continuidade 
geográfica e à identidade cultural, religiosa e 
sanguínea dos seus habitantes.18

Examinemos, pois, os resultados práticos desta 
herança intelectual de Bolívar.  Ao final do Emílio 
publicado em 1762, obra lida e meditada pelo Libertador, 
ao tratar da formação final do seu aluno imaginário, no 
momento que antecede sua entrada na vida civil, Rousseau 
examina alguns elementos acerca da organização interna 
de um Estado-Nação legítimo e avança para o cenário das 
relações interestatais. Após criticar as ideias de Grotius e 
Hobbes, Rousseau examina en passant as ligas, as ideias 
federativas e seus limites. Procurando saber “até que ponto 
se pode estender o direito da confederação sem molestar o 
da soberania”. E, para tal, serve-se do Projeto para tornar 
perpétua a paz na Europa,  do Abade de  Saint-Pierre. 
Perguntando se “Era praticável tal associação ?”.19 

Conforme enfatiza Germán de la Reza,  “Bolívar 
apelou para as ligas gregas e Saint-Pierre como sendo 

18	  Germán A. de la Reza,  A invenção da paz: da República Cristã do duque 
de Sully à Federação das Nações de Simón Bolívar. [Tradução de Jorge Adelqui 
Cáceres Fernández e André Figueiredo Rodrigues]. (São Paulo: Humanitas, 
2015), 11.
19	  Jean-Jacques Rousseau, Emílio, ou, Da educação. [Tradução Roberto 
Leal Ferreira] (São Paulo: Martins Fontes, 1999), 660. No que concerne às obras 
de Rousseau utilizadas neste artigo, gostaríamos de ressaltar que fizemos uso 
de traduções brasileiras reconhecidas, pois consideramos que seu acesso por 
estudantes e não especialistas é mais fácil. Contudo, ressaltamos que textos e 
citações aqui utilizadas foram cotejadas com a edição francesa da Bibliothèque 
de la Pléiade.



Ecos do pensamento de Rousseau nos projetos 
panamericano e anfictiônico de Bolívar

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 54-79

68

os seus modelos; mas quanto realmente ele conhecia da 
tradição anfictiônica?”.20Antes de avançar na resposta, o 
autor reconhece a pobreza da literatura que trata sobre este 
recorte específico. Acrescenta que  “Bolívar refere-se, pela 
primeira vez, à anfictionia grega nas Cartas da Jamaica de 
1815, onze anos antes da reunião do Istmo.” Posteriormente 
refere-se à ela em 1818, mas ressalta que as referências 
“mais significativas aparecem depois da fundação da 
grande Colômbia, em 1821”.21 Após mencionar Mably e 
Voltaire, que teriam tratado marginalmente acerca do tema, 
Reza conclui que “No entanto, é quase certo que a principal 
fonte de Bolívar foi os Extratos de Rousseau ” .22 

De fato, Rousseau menciona as anfictionias e outras 
ligas antigas e modernas em seu Extrato do Projeto de 
paz perpétua.23 Sabemos que Bolívar teve acesso aos 
comentários sobre Saint-Pierre ao final do Emílio, e muito 
provavelmente também teve acesso ao Extrato do Projeto de 

20	  Reza, A invenção da paz, 113-114.
21	  Reza, A invenção da paz, 113-114. O autor precisa ainda que : “Na oca-
sião, o Libertador preparou o rascunho de um tratado bilateral confederativo, 
a circular para os governos da região e a relação de isntruções para os seus 
enviados especiais. Esta iniciativa terminou com a criação de quatro tratados 
de “união, liga e confederação perpétua” entre a Grande Colômbia e Peru, Chi-
le, México e a Federação centro-americana, acordos retomados no Congresso 
de Panamá seguindo as instruções da agenda.[...]“Nas instruções entregues aos 
seus enviados especiais, Bolívar esclarece que a confederação não procura criar 
“uma aliança defensiva e ofensiva ordinária”, mas edificar “uma sociedade de 
nações fraternas”. A circular enviada aos governos hispano-americanos, no dia 
9 de janeiro desse ano, reforça esse ponto e lhe acrescenta um tom rousseau-
niano:  A assembleia do Istmo deve ser “a base do pacto social que deve formar 
deste mundo uma nação de Repúblicas.” Reza, A invenção da paz, 114-116.
22	  Reza, A invenção da paz, 118.
23	  Rousseau, Jean-Jacques. “Extrato do Projeto de paz perpétua do Sr. Pa-
dre de Saint-Pierre”. En Obras J. J. Rousseau, vol. II. [Tradução de Lourdes Santos 
Machado](Rio de Janeiro — Porto Alegre — São Paulo: Editora Globo, 1962), 
355-379.



Ecos do pensamento de Rousseau nos projetos 
panamericano e anfictiônico de Bolívar

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 54-79

69

paz perpétua do Sr. Padre de Saint-Pierre, resumo publicado 
por Rousseau em 1761, e ao Juízo sobre a paz perpétua,24 texto 
crítico, escrito na mesma época - no qual Rousseau se afasta 
das ideias de Saint-Pierre - mas que só foi publicado em 
1782, após a morte do autor. Sabemos, com efeito, o quanto 
diferem os projetos de Saint-Pierre e de Bolívar; enquanto 
aquele propunha que as potências europeias dividissem os 
territórios do Novo Mundo para reinarem em paz sobre 
estes, à luz da famigerada ideia de razão de Estado e de toda 
violência que vêm legitimada com ela,25  Bolívar propõe uma 
Federação de Estados Livres, num republicanismo de verve 
Rousseauneana e mais afeito aos avanços do direito público 
internacional em tela na época.26

Bolívar tinha consciência, tal como transparece nas 
Cartas da Jamaica (1815) e que será reforçado no Discurso 

24	   Jean-Jacques Rousseau, “Juízo sobre a paz perpétua”, en Obras J. J. 
Rousseau, vol. II. [Tradução de Lourdes Santos Machado](Rio de Janeiro — 
Porto Alegre — São Paulo: Editora Globo, 1962), 381-390.
25	  Conforme Lozano Cleves: “Mientras que el individualismo más feroz y la 
razón de Estado eran los únicos criterios de la política europea; Hispanoamérica 
introducía en las relaciones internacionales una consideración, ante todo, los inte-
reses supremos de la comunidad jurídica, debiendo el individualismo dejar paso 
a la solidaridad y la cooperación”. Cleves, Alberto Lozano Cleves, Bolívar Patriota 
e Internacionalista, (Bogotá: Imprenta y Publicaciones de las Fuerzas Militares - 
Colección de Oro del Militar Colombiano, Vol. 11, 1983), 181.
26	  Ao tratar da situação mista na qual se encontram os Estados, seguindo 
uma lei interna e vivendo sob a anomia internacional, na qual “unindo-nos a 
alguns homens, realmente nos tornamos inimigos do gênero humano”, Rous-
seau aponta para a necessidade de avançarmos no sentido do estabelecimento 
de ligas federativas defensivas.  Nesse sentido, é que lemos no Extrato do projeto 
de Paz Perpétua: “Se algum meio houver de afastar essas contradições perigo-
sas, só poderá ser uma forma confederativa de governo que, unindo os povos 
por laços semelhantes aos que unem os indivíduos, submeta igualmente, uns e 
outros, à autoridade das leis. Aliás, esse governo parece preferível a qualquer 
outro, porque compreende ao mesmo tempo as vantagens dos grandes e dos 
pequenos Estados, porque fora dele é temido por seu poderio, porque nele as 
leis estão em vigor, e porque é o único a conter igualmente os súditos, os chefes 
e os estrangeiros”. Rousseau, Extrato do projeto de Paz Perpétua, 356.



Ecos do pensamento de Rousseau nos projetos 
panamericano e anfictiônico de Bolívar

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 54-79

70

de Angostura (1819),27 que a América é formada por uma 
mistura de raças, onde predominam os indígenas, e onde 
foram introduzidos à força vários povos africanos. Somados 
à estes vieram os usurpadores Europeus e posterioremente aí 
nasceram os creoulos, tais como ele mesmo. E que qualquer 
instituição política legítima teria que levar em consideração 
os interesses diversos desses grupos distintos.  Também 
tinha consciência de que as riquezas minerais e naturais 
do nosso continente, que ele havia aprendido a conhecer 
e a reconhecer com Humboldt, por exemplo, deveriam 
servir ao bem-estar de nosso povos e não ao luxo e deleite 
das metrópoles europeias. Bolívar se perguntava se “[...] 
pretender que um país tão felizmente constituído, extenso, 
rico e populoso seja meramente passivo, não é um ultraje 
e uma violação aos direitos humanos?”.28 É nesse sentido 
que Bolívar começa a projetar esta grande confederação 
que teria como sede o Istmo do Panamá, fazendo renascer a 
velha ideia das anfictionias gregas, mas agora, tendo como 
sede das tratativas de guerra e de paz, a América Latina.29 
Não se tratava para ele, apenas de unificar a América Latina 
numa Confederação defensiva, mas também de tranformar 

27	   Vejamos: “Seja-me permitido chamar a atenção do Congresso acerca 
de uma questão que pode ser de vital importância. Tenhamos presente que nos-
so povo não é o europeu nem  o americano do Norte: é, antes, uma mescla de 
África e de América, que é uma emanação da Europa; a  própria Espanha deixa 
de ser Europa por seu sangue africano, por suas instituições e por seu caráter. 
É impossível definir com propriedade a que família pertencemos.” Simón Bolí-
var, “Discurso de Angostura (1819)”,  en Escritos políticos. [Tradução de Jaques 
Mário Brand e Josely Vianna Baptista], (Campinas, SP: Editora da UNICAMP, 
1992), 90.
28	  Bolívar, “Cartas da Jamaica,” 62-63.
29	  “Em 388 a.C., o rei Filipe II da Macedônia organizou a mais famosa e 
sofisticada das anfictionias, a Liga helênica, com sede no Isto de Corinto. A sua 
criação sintetizou as tradições institucionais e intelectuais da Grécia, dando-lhe 
ênfase aos objetos de paz geral, união pan-helênica, coesão interna diante dos 
desafios externos e maior autoridade do órgão central sobre os estados mem-
bros” Reza, A invenção da paz, 13-14.



Ecos do pensamento de Rousseau nos projetos 
panamericano e anfictiônico de Bolívar

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 54-79

71

o istmo do Panamá na sede de seu Congresso Anfictiônico. 
Congresso no qual a América Latina discutiria as grandes 
questões da guerra e da paz, com todas as demais potências 
mundiais.Vejamos através de suas próprias palavras:

Como seria belo se o istmo do Panamá fosse para 
nós o que o de Corinto foi para os gregos! Tomara 
que algum dia tenhamos a sorte de instalar ali 
um augusto congresso dos representantes das 
repúblicas, reinos e impérios para tratar e discutir 
os altos interesses da paz e da guerra com as nações 
das outras três partes do mundo. Essa espécie de 
corporação poderá ter lugar em alguma época feliz 
de nossa regeneração; outra esperança é infundada, 
semelhante à do abade de St. Pierre, que concebeu 
o louvável delírio de reunir um congresso europeu 
para decidir o destino e o interesse de suas nações.30 

Na citação acima, percebemos bem, tanto a herança 
dos antigos projetos anfictiônicos, que foram mencionados 
por Rousseau, por exemplo, no resumo, ou Extrato do 
Projeto de Paz Perpétua,  quanto as atualizações modernas 
dos projetos de Paz perpétua, através daquele que foi o 
primeiro projeto sistematizado de União Europeia (1713), 
texto lido e resumido pelo autor genebrino, um dos preferido 
de Bolívar. Se, por um lado o caraquenho elogia, em linhas 
gerais, a mais antiga forma ocidental de liga federativa, 
de outro lado, no caso de Saint-Pierre, o que fica evidente 
não é a adesão, mas a crítica do caráter utópico do mesmo. 
Também fica evidente a superação da abragência de seu 
projeto,  que não fica restrito aos povos da Europa, mas que 
pretende congregar republicanamente, todos os povos da 
terra, em condições de igualdade. O que se percebe, também 
nese caso, em nosso entender, é uma visão crítica do Projeto 

30	  Bolívar, “Cartas da Jamaica”, 72.



Ecos do pensamento de Rousseau nos projetos 
panamericano e anfictiônico de Bolívar

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 54-79

72

de Saint-Pierre, bastante semelhante àquela publicada por 
Rousseau em seu Juízo sobre a Paz Perpétua. 

Observemos agora como a passagem de Bolívar, que 
menciona depreciativamente Saint-Pierre, mantém um tom 
bastante semelhante aquele apresentado por Rousseau, o que 
em nosso entender, evidencia a ascendência do cidadão de 
Genebra no que concerne aos projetos de ligas defensivas. 
Em seu Juízo sobre a paz perpétua Rousseau escreve:

Eis como, apesar do projeto ser sapientíssimo, 
os meios para executá-lo se ressentiam da 
simplicidade do autor. Ele pensava ingenuamente 
que bastava reunir um congresso, nêle propos seus 
artigos, subscrevê-lo, e tudo estaria concluído. 
Convenhamos em que êsse homem de bem, em 
todos os projetos, discernia nitidamente o efeito 
das cousas uma vez estabelecidas, mas raciocinava 
como uma criança  quanto aos meios de estabelecê-
las.31 

Reconhecendo a situação de isolamento dos países 
da região, que ainda estavam  em processo de  formação, 
e sua fraqueza relativa em comparação com as potências 
europeias, o Libertador planeja e tenta implementar  uma 
grande confederação pan-americana que nos coloque em 
condições de nos defendermos coletivamente e de fazermos 
frente aos inimigos da época, sobretudo da tirania espanhola. 
É este o seu intento ao propor o Congresso Anfictiônico.32

31	  Rousseau, “Juízo sobre a Paz Perpétua”, 384.
32	 Conforme salienta Alberto Lozano Cleves, em seu livro  Bolívar : pa-
triota e internacionalista:  “Ninguna idea que arraigara tan profundamente en 
el alma de libertador, después de la libertad, que la de la unidad americana. 
Bolívar tuvo una visión nítida y precisa del futuro de América, y previó sus 
altos destinos sujetos, desde luego, al cumplimiento de ciertas condiciones sin 
las cuales no sería posible cumplir ese destino. Una de esas condiciones, esen-



Ecos do pensamento de Rousseau nos projetos 
panamericano e anfictiônico de Bolívar

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 54-79

73

Desde a Carta da Jamaica, redigida em 1815, até os 
projetos Pan-Americanos de (1824-1826), Bolívar mantém 
e desenvolve sua  ideia confederativa de atualização 
ampliada do projeto anfictiônico do Istmo de Corinto. É 
o que fica claro ao final da Carta  “A los gobiernos de las 
republicas de Colombia, Mejico, Rio de la Plata, Chile 
y Guatemala” também conhecida como Carta de Lima, 
escrita em 7 de dezembro de 1824. Após ter convidado os 
presidentes e plenipotenciários dos países listados acima, 
para formarem uma confederação que servisse “de ponto 
de contato nos perigos públicos comuns, de fiel intérprete 
nos tratados públicos quando ocorram dificuldades e de 
conciliador, emfim,  de nossas diferenças”.33 Nosso autor 
segue fazendo a defesa do Istmo do panamá como sendo 
o local mais propício para sediar a primeira assembleia 
para o estabelecimento da confederação e para tornar-
se aquela que poderíamos chamar de Capital Mundial da 
Paz, fixando-se como um marco na história da diplomacia 
e do direito público da América.34 Bolívar termina sua 

cial según el mismo Libertador, era el de la unidad de los pueblos americanos” 
Cleves, Bolívar : patriota e internacionalista, 99. Ainda, segundo leves: “Bolívar 
tuvo siempre presente la imagen de una América grande; unida en aspiraciones 
y realizaciones comunes; fuerte y vigorosa en un ideal de libertad y de progreso; 
con fronteras que no significaran valla de separación sino lazos de unión.” Cle-
ves, Bolívar : patriota e internacionalista,110.
33	   Simón Bolívar, “A los gobiernos de las republicas de Colombia, Me-
jico, Rio de la Plata, Chile y Guatemala,” en  Discursos, proclamas y epistolario 
político. Edição preparada por M. Hernández Sánchez-Barba. (Madrid: Editora 
Nacional, 1978), 266. NT.
34	  Vejamos em suas palavras: “Parece que si el mundo hubiesse de elegir 
su capital, el Istmo de Panamá sería señalado para este augusto destino, colo-
cado, como está en el centro del globo, viendo por una parte el Asia, y por otra 
el Africa y la Europa. El Istmo de Panamá ha sido ofrecido por el Gobierno de 
Colômbia, para este fin, en los tratados existentes. El istmo está a igual distancia 
de las extremidades, y, por esta causa podría ser el lugar provisorio de la prime-
ra asamblea de los confederados.” Bolívar, “A los gobiernos de las republicas de 
Colombia, Mejico, Rio de la Plata, Chile y Guatemala,” 267. 



Ecos do pensamento de Rousseau nos projetos 
panamericano e anfictiônico de Bolívar

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 54-79

74

carta perguntando: “O que será então do Istmo de Corinto 
comparado com o do Panamá?”.35 

Ao propor o estabelecimento de uma verdaderia 
“Nação Latino-Americana” descolonizada e livre, estaria 
Bolívar deixando-se levar por um delírio semelhante àquele 
de Saint-Pierre ? Pensamos que não. De fato, como nos 
lembra Andrea Wulf, em 1822, dois anos antes da Carta 
de Lima, “Quase 2,5 milhões de quilômetros quadrados da 
América do Sul estavam sob sua liderança, uma área muito 
maior do que o Império Napoleônico havia alcançado 
mesmo em seu auge”. 36

Alé disso, é sabida a importância que teve o Congresso 
Anfictiônico do Panamá, idealizado e gestado por Bolívar, 
e ocorrido em 1826;  para a criação de um imaginário de 
paz e direito, no cenário internacional. O referido congresso 
serviu de inspiração, conforme nos lembra o então ministro 
da Relações exteriores do Brasil, na apresentação do 
livro O Brasil e o Congresso Anfictiônico do Panamá, 
“para o panamericanismo e os sistemas interamericano e 
das Nações Unidas”.37 O Brasil, foi convidado, nomeou 
um plenipotenciário, mas infelizmente acabou não 
comparecendo a este histórico congresso, talvez porque 
faltasse vontade republicana ao Imperador Brasileiro.38

35	  Bolívar, “A los gobiernos de las republicas de Colombia, Mejico, Rio de 
la Plata, Chile y Guatemala,” 268.
36	  Wulf, A invenção da natureza: a vida e as descobertas de Alexander Von 
Humboldt,  236.
37	  Luiz Felipe Lampreia. “Apresentação,” en O Brasil e o Congresso Anfic-
tiônico do Panamá, José Carlos Brandi Aleixo, (Brasília:  Fundação Alexandre 
Gusmão-FUNAG), 7.
38	  No que concerne à participação do Brasil no Congresso Anfictiônico 
do  Panamá sugerimos a leitura do texto de José Carlos Brandi Aleixo: O Brasil 
e o Congresso Anfictiônico do Panamá. (Brasília: Fundação Alexandre Gusmão - 
FUNAG, 2000).



Ecos do pensamento de Rousseau nos projetos 
panamericano e anfictiônico de Bolívar

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 54-79

75

Independente disso, parece que o otimismo de 
Bolívar tinha razão de ser. O fato é que, antes de recair 
num ceticismo pessimista, tal como ocorre ao final de 
sua vida, o Libertador pôde colocar as bases de uma 
necessária União Latino-Americana, um bloco defensivo 
robusto e conforme aos interesses republicanos de nossos 
próprios povos e não dos invasores estrangeiros. Tal 
proposta será acolhida favoravelmente por inúmeros 
estudiosos e diplomatas, contemporâneos ao evento e 
nascidos desde então. Se entre os brasileiros da época 
ainda vigia uma predileção monárquica e imperial, que 
dificultava a adesão ao projeto republicano e anfictiônico 
de Bolívar,  posteriormente o referido projeto veio a ser 
apreciado mais favoravelmente por pensadores e políticos 
de verve mais republicana,  tais como o grande Darcy 
Ribeiro, por exemplo39. Para finalizar, gostaria de dizer 
que,  em nosso entender, existe no projeto de Bolívar, uma 
dívida evidente com o que há de melhor no pensamento 
republicano e internacionalista de Rousseau. Foi isso que 
pretendemos evidenciar em nosso breve texto.

Referências

Aleixo, José Carlos Brandi. O Brasil e o Congresso 
Anfictiônico do Panamá. Brasília: Fundação Alexandre 
Gusmão (FUNAG), 2000.

39	  A final de seu incontornável livro O povo brasileiro, Darcy Ribeiro es-
creve: “Nosso destino é nos unificarmos com todos os latino-americanos por 
nossa oposição comum ao mesmo antagonista, que é a América anglo-saxôni-
ca, para fundarmos, tal como ocorre na comunidade européia, a Nação Lati-
no-Americana sonhada por Bolívar. Hoje somos 500 milhões, amanhãseremos 
1 bilhão. Vale dizer, um contingente humano com magnitude sificiente para 
encarnar a latinidade em face dos blocos chineses, eslavos, árabes e neobritâni-
cos na humanidade furtura.” Darcy Ribeiro, O povo brasileiro: a formação  e o 
sentido do Brasil (São Paulo: Companhia das Letras, 2006), 411.



Ecos do pensamento de Rousseau nos projetos 
panamericano e anfictiônico de Bolívar

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 54-79

76

Becker, Evaldo. “Das cidades às confederações: caminhos 
para superar os conflitos e as guerras que ameaçam a 
independência dos povos.” Philósophos — Revista de 
Filosofia 23, no. 2 (2019), 341-347. https://doi.org/10.5216/
phi.v23i2.52720. Acesso em 4 de dezembro de 2022.

Becker, Evaldo. “Rousseau e os escritos sobre a Paz Perpétua, 
do Abade de Saint-Pierre: críticas e aproximações.” In 
Relações internacionais: olhares cruzados, editado por 
Corival Alves do Carmo et al., Fundação Alexandre de 
Gusmão (FUNAG), 2013.

Bolívar, Simón. Escritos políticos. Tradução de Jaques 
Mário Brand e Josely Vianna Baptista. Campinas, SP: 
Editora da UNICAMP, 1992. (Coleção Repertórios).

Bolívar, Simón. “A los gobiernos de las republicas de 
Colombia, Mejico, Rio de la Plata, Chile y Guatemala,” 
en  Discursos, proclamas y epistolario político. Edição 
preparada por M. Hernández Sánchez-Barba. (Madrid: 
Editora Nacional, 1978), 265-268.

Bolívar, Simón. “Cartas da Jamaica,” en Escritos políticos. 
[Tradução de Jaques Mário Brand e Josely Vianna Baptista. 
Campinas, SP: Editora da UNICAMP, 1992, 53-79.

Bolívar, Simón. “Discurso de Angostura (1819)”,  en 
Escritos políticos. [Tradução de Jaques Mário Brand 
e Josely Vianna Baptista]. Campinas, SP: Editora da 
UNICAMP, 1992, 81-108.

Bolívar, Simón. Discursos, proclamas y epistolario 
político. Edição preparada por M. Hernández Sánchez-
Barba. Madrid: Editora Nacional, 1978.

Cleves, Alberto Lozano. Bolívar Patriota e Internacionalista. 
Bogotá: Imprenta y Publicaciones de las Fuerzas Militares 
- Colección de Oro del Militar Colombiano, Vol. 11, 1983. 



Ecos do pensamento de Rousseau nos projetos 
panamericano e anfictiônico de Bolívar

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 54-79

77

Entin, Gabriel, organizador. Rousseau en Iberoamérica: 
Lecturas e interpretaciones entre monarquía y revolución. 
Buenos Aires: SB, 2018.

Fredrigo, Fabiana de Souza. Guerras e Escritas: a 
correspondência de Simón Bolívar. São Paulo: Editora 
UNESP, 2010.

Hispano, Cornelio. El Libro de Oro de Bolívar. Medellín: 
Bedout, 1980.

Lampreia, Luiz Felipe. “Apresentação,” en O Brasil e o 
Congresso Anfictiônico do Panamá, por José Carlos Brandi 
Aleixo. Brasília: FUNGAG - Fundação Alexandre Gusmão, 
7-8.

Lewin, Boleslao. Rousseau en la independencia de 
Latinoamérica. Buenos Aires: Ediciones Depalma, 1980.

Medina, Rafael Bernal. Ruta de Bolívar: Espiritual y 
Geográfica. 3. ed. Cali: Gráfica original de la Ruta, 1961.

Ramos, Jorge Abelardo. História da nação latino-
americana. 2. ed. Florianópolis: Insular, 2012.

Reza, Germán A. de la. A invenção da paz: da República 
Cristã do duque de Sully à Federação das Nações de Simón 
Bolívar. Tradução de Jorge Adelqui Cáceres Fernández e 
André Figueiredo Rodrigues. São Paulo: Humanitas, 2015.

Ribeiro, Darcy. O povo brasileiro: : a formação  e o sentido 
do Brasil. São Paulo: Companhia das Letras, 2006.

Rousseau, Jean-Jacques. “Considerações Sobre o Governo 
da Polônia.” In Obras J. J. Rousseau, vol. II. Tradução de 
Loudes Santos Machado. Rio de Janeiro — Porto Alegre — 
São Paulo: Editora Globo, 1962.

Rousseau, Jean-Jacques. Do Contrato Social. In Obras J. 
J. Rousseau, vol. II. Tradução de Lourdes Santos Machado. 



Ecos do pensamento de Rousseau nos projetos 
panamericano e anfictiônico de Bolívar

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 54-79

78

Rio de Janeiro — Porto Alegre — São Paulo: Editora 
Globo, 1962.

Rousseau, Jean-Jacques. Emílio, ou, Da educação. 
[Tradução Roberto Leal Ferreira] São Paulo: Martins 
Fontes, 1999. 

Rousseau, Jean-Jacques. “Extrato do Projeto de paz perpétua 
do Sr. Padre de Saint-Pierre”. En Obras J. J. Rousseau, vol. 
II. Tradução de Lourdes Santos Machado. Rio de Janeiro — 
Porto Alegre — São Paulo: Editora Globo, 1962, 355-379.

Rousseau, Jean-Jacques. “Juízo sobre a paz perpétua”. En 
Obras J. J. Rousseau, vol. II. Tradução de Lourdes Santos 
Machado. Rio de Janeiro — Porto Alegre — São Paulo: 
Editora Globo, 1962, 381-390.

Rousseau, Jean-Jacques. “Extrait du projet de paix 
perpétuelle.” Œuvres complètes. Paris: Bibliothèque de la 
Pléiade, 1964.

Rousseau, Jean-Jacques. “Jugement sur le Projet de Paix 
Perpétuelle.” Œuvres complètes, t. III. Paris: Bibliothèque 
de la Pléiade, 1964.

Rousseau, Jean-Jacques. Oeuvres complètes, t. I–V. Paris: 
Bibliothèque de la Pléiade, 1959–1995.

Rozitchner, Leon. “O Pensamento de Simon Rodriguez e a 
Revolução Pendente na América Latina.” En A revolução 
Francesa e seu Impacto na América Latina, organizado 
por Osvaldo Coggiola. São Paulo: Nova Stella; Editora da 
Universidade de São Paulo; Brasília: CNPq, 1990, 231–
243.

Rodríguez, Simón. Cartas. Caracas: Universidad Nacional 
Experimental Simón Rodríguez, Ediciones del Rectorado, 
2001.



Ecos do pensamento de Rousseau nos projetos 
panamericano e anfictiônico de Bolívar

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 54-79

79

Saint-Pierre, Abbé. Projeto para tornar perpétua a paz na 
Europa. Tradução de Sérgio Duarte. Prefácio de Ricardo 
Seitenfus. Brasília: Editora Universidade de Brasília, 
Instituto de Pesquisa de Relações Internacionais; São 
Paulo: Imprensa Oficial do Estado de São Paulo, 2003.

Villalobos, Ángel Rafael Almarza. “Rousseau, Bolívar y las 
revoluciones de Venezuela,” en Rousseau en Iberoamérica: 
Lecturas e interpretaciones entre monarquía y revolución, 
Gabriel Entin (editor). Buenos Aires: SB, 2018, 121-136.

Wepman, Dennis. Simón Bolívar. São Paulo: Nova Cultural 
– (Os grandes líderes), 1987. 

Wulf, Andrea. A invenção da natureza: a vida e as 
descobertas de Alexander Von Humboldt. [Tradução Renato 
Marques]. São Paulo: Planeta, 2016.


