
REVISTA DE ESTUDIOS FILOSÓFICOS 
Volumen VI  Número 11   Enero - Junio 2026

AITIAS
ISSN 2683-3263



Aitías
Revista de Estudios Filosóficos

http://aitias.uanl.mx/

Sartre y el psicoanálisis: 
¿por qué rechazó del inconsciente?

Sartre and psychoanalysis:  
on his rejection of the unconscious?

Sartre et la psychanalyse:  
pourquoi a-t-il rejeté de l’inconscient?

Enrique G. Gallegos 
https://orcid.org/0009-0003-6183-084 
Universidad Autónoma Metropolitana 

CDMX, México

Editor:  José Luis Cisneros Arellano Dr., Universidad  Au-
tónoma de Nuevo León, Centro de Estudios Humanísticos,  
Monterrey, Nuevo León, México.

Copyright: © 2026. Gallegos, Enrique G. This is an open-ac-
cess article distributed under the terms of Creative Commons 
Attribution  License  [CC  BY  4.0],  which  permits  unrestric-
ted use, distribution, and reproduction in any medium, provi-
ded the original author and source are credited.

DOI: https://doi.org/10.29105/aitias5.11-124
Recepción: 09-09-25 
Fecha Aceptación: 10-12-25   
Email: enriqueggallegos@hotmail.com 



Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 161-190

161

Sartre y el psicoanálisis:  
¿por qué rechazó del inconsciente?

Sartre and psychoanalysis:  
on his rejection of the unconscious?

Sartre et la psychanalyse:  
pourquoi a-t-il rejeté de l’inconscient?

Enrique G. Gallegos1

Resumen: Para el psicoanálisis, el inconsciente es una de sus ca-
tegorías centrales en torno al cual Freud construyó su aparato de 
análisis de la psiquis humana. Sin embargo, Sartre lo rechaza. El 
objetivo del presente artículo es describir los argumentos en los 
que se apoya Sartre para refutar el inconsciente. Además de la pre-
sentación y las breves palabras finales, el artículo se divide en tres 
partes: en la primera situamos la obra de Sartre, para comprender 
cómo llega a hacer de la conciencia y los comportamientos el eje 
de sus preocupaciones filosóficas hasta 1943, cuando publica El 
ser y la nada. En la segunda, recuperamos las ideas de Sartre sobre 
la conciencia, la recepción de la fenomenología y el psicoanálisis. 
En la última parte, clarificamos el rol que juega su concepción de 
la conciencia, la existencia y la libertad en el rechazo del incons-
ciente.

1	 Universidad Autónoma Metropolitana, Cd. de México, México.



Sartre y el psicoanálisis. ¿Por qué rechazó  
del inconsciente?

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp.  161-190

162

Palabras clave: Literatura, conciencia, fenomenología, 
existencia, libertad.

Abstract: For psychoanalysis, the unconscious is one of the central 
categories around which Freud built his apparatus for analyzing 
the human psyche. However, Sartre rejected it. The objective of 
this article is to describe the arguments Sartre uses to refute the 
unconscious. In addition to the introduction and brief concluding 
remarks, the article is divided into three parts: in the first, we situate 
Sartre’s work to understand how he came to make consciousness 
and behavior the focus of his philosophical concerns until 1943, 
when he published Being and Nothingness. In the second, we review 
Sartre’s ideas on consciousness, the reception of phenomenology 
and psychoanalysis. In the final part, we clarify the role that his 
conception of consciousness, existence, and freedom plays in his 
rejection of the unconscious.

Key words:  Literature, consciousness, phenomenology, 
existence, freedom.

Résumé: Pour la psychanalyse, l’inconscient est une de ses 
catégories centrales autour duquel Freud a construit son dispositif 
d’analyse de la psyché humaine. Néanmoins, Sartre le rejette. Le 
but de cet article est de décrire les arguments sur lesquels Sartre 
s’appuie pour rejeter l’inconscient. En plus de la présentation et 
des brefs mots finaux, l’article est divisé en trois parties : dans la 
première on place l’oeuvre de Sartre pour comprendre la manière 
dont il arrive à faire de la conscience et les comportements le 
point central de ses préoccupations philosophiques jusqu’à 1943, 
quand il publie L’Être et le Néant. Dans la deuxième partie, on 
revient aux idées de Sartre sur la conscience, la réception de la 
phénoménologie et la psychanalyse. Dans la troisième partie, on 
clarifie le rôle qui joue sa perception de la conscience, l’existence 
et la liberté dans le rejet de l’inconscient.

Mots-clés: Littérature, conscience, phénoménologie, existence, 
liberté.



Sartre y el psicoanálisis. ¿Por qué rechazó  
del inconsciente?

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 161-190

163

Presentación

La recepción del psicoanálisis en Sartre tiene varios niveles y 
problemas sobre los que habría que reflexionar: una cosa es 
tratar de comprender la relación filosófica del autor con el psi-
coanálisis, particularmente en El ser y la nada;2 otra es com-
prender los posibles usos literarios que hace del psicoanálisis 
en sus obras de teatro, relatos y biografías, como podrían ser 
La náusea,3 La infancia de un Jefe,4 Las palabras5 o El idio-
ta de la familia;6 y otra más sería contrastar las afirmaciones 
que hace en sus obras filosóficas y en sus obras literarias con 
los contenidos de la obra de Freud. Los dos primeros puntos 
implican conocer la obra de Sartre y contar con algunas no-
ciones de filosofía, literatura y psicoanálisis. En cambio, la úl-
tima es más problemática porque exige un doble movimiento: 
conocer tanto la obra de Sartre como la de Freud.

Dada la complejidad de estos problemas y temas, lo 
amplio de la obra de Sartre y las limitaciones espaciales de un 
artículo de investigación, me concentraré específicamente 
en una de las categorías central del psicoanálisis que Sartre 
controvierte: el inconsciente, no sin antes especificar 
algunos elementos de su literatura y ontología. Para situar 
la discusión que pretendo desarrollar en este artículo, 
convienen recordar que Sartre afirma lo siguiente:

Con todo, la condición necesaria y suficiente para 
que una conciencia cognoscente sea conocimiento 

2	 Jean-Paul Sartre, L’Être et le Néant. Essai d’ontologie phénoméno-
logique (Gallimard, 2006).
3	 Jean-Paul Sartre, La nausée (Gallimard, 2011).
4	 Jean-Paul Sartre, Le mur (Gallimard, 2012).
5	 Jean-Paul Sartre, Les mots (Gallimard, 2011).
6	 Jean-Paul Sartre, El idiota de la familia. Gustavo Flaubert desde 
1821 a 1857 (Editorial Tiempo Contemporáneo, 1975).



Sartre y el psicoanálisis. ¿Por qué rechazó  
del inconsciente?

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp.  161-190

164

de su objeto es que sea conciencia de sí misma 
como siendo ese conocimiento […] una conciencia 
ignorante de sí misma, una conciencia inconsciente, 
lo que es absurdo.7

En el párrafo citado el autor afirma que es imposible 
que exista una conciencia inconsciente. Que se afirme 
tal cosa, sostiene Sartre, es absurdo. ¿Cuáles son los 
argumentos en los que se apoya Sartre para sostener que 
es absurdo que existe una cosa como el inconsciente, tal y 
como lo postula el psicoanálisis? El psicoanálisis examina 
muchos otros temas relacionadas con esa problemática: 
las configuraciones dinámicas del aparato psíquico, las 
neurosis, la evolución psicosexual, el complejo de Edipo, 
etc., que también podrían ser analizados en la obra de 
Sartre e indagar sus posible recepción, uso y crítica. En este 
artículo trataré de responder de manera puntual a la pregunta 
antes planteada, es decir: ¿Por qué objeta la existencia del 
inconsciente?

Es conocido que la partición de Freud del aparato 
psíquico en consciente, preconsciente e inconsciente fue 
preliminar,8 pues después introducirá lo que conoce como 
la segunda tópica: Yo, Ello y Super-Yo.9 Aunque ese 
refinamiento categorial en la topología freudiana resulta 
importante, desde el punto de vista de la filosofía de Sartre se 
les puede adscribir al mismo problema, es decir, el rechazo 
de Sartre a cualquier idea de una fuerza, pulsión, energía, 

7	 Jean Paul Sartre, L’Être et le Néant, 18. Las páginas que aparece 
en los paréntesis son de la edición francesa de la obra de Sartre citada; 
las páginas de donde se toman las traducciones al español aparecen en 
corchetes.
8	 Élizabeth Roudinesco, Filósofos en la tormenta, (Fondo de Cul-
tura Económica, 2009).
9	 Sigmund Freud, Obras completas, volumen XIX, trad. José Etche-
verry (Amorrortu, 2011).



Sartre y el psicoanálisis. ¿Por qué rechazó  
del inconsciente?

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 161-190

165

noúmeno, que la misma conciencia ignore, desconozca o 
sea inconsciente; rechazo que también aplica a la segunda 
tópica. Aclaro que no estoy afirmando que Freud se 
equivoque ni que Sartre acierte. Lo que importa, más bien, 
es comprender, en el espacio de este artículo, cuáles son los 
argumentos de ese rechazo.

Para responder a la pregunta que guía esta breve 
investigación, en este texto realizaré las siguientes 
estrategias de análisis: en el apartado I sitúo, brevemente, 
el conjunto de la obra de Sartre, particularmente me 
centro en el período que va de 1936 a 1943, este último 
año es cuando publica El ser y la nada. De este período 
recupero la manera en que Sartre incorpora el psicoanálisis 
en algunas obras literarias y llega a sus preocupaciones 
sobre los comportamientos y la conciencia, para lo cual 
es fundamental, en un primer momento, la recepción de 
la fenomenología. En el apartado II describo algunas 
discusiones ontológicas sobre la conciencia en su obra 
principal: El ser y la nada; Por último, en el apartado III, 
después de algunos rodeos por la literatura y teniendo 
en cuenta la ontología sartreana, espero hacer legible las 
razones por las que Sartre rechaza el inconsciente y el rol 
que juega en ese rechazo la concepción sartreana de la 
libertad. La primera parte es más descriptiva, mientras que 
las últimas son más analíticas.

El descubrimiento de la fenomenología y la crítica  
al inconsciente

La principal obra filosófica en la que Sartre controvierte 
la idea del inconsciente es El ser y la nada, publicada en 
1943. Pero diversos interpretes han destacado que El ser y 
la nada es la culminación de un proceso de reflexión que 
se venía decantando en diversas obras: La imaginación y 



Sartre y el psicoanálisis. ¿Por qué rechazó  
del inconsciente?

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp.  161-190

166

La Trascendencia del ego publicadas en 1936; Bosquejo de 
una teoría de las emociones publicada en 1939; finalmente 
Lo imaginario, que saldrá la luz editorial en 1940.10 No 
deja de llamar la atención que haya sido precisamente en 
medio de la Segunda Guerra Mundial y la ocupación nazi 
de París que Sartre escriba esa obra dilatada, pues contiene 
una ontología profundamente individualista, que puede ser 
cifrada en la expresión “el ser es una aventura individual”,11 
afirmación individualista que contrasta con la urgencia 
colectiva de una guerra que puso en riesgo a la humanidad 
y produjo fenómenos como los campos de concentración 
y exterminio nazi; pero que sobre todo, como veremos 
más adelante, se subraya por una fuerte concepción de la 
conciencia, que objeta el inconsciente.

Lo que importa destacar de ese listado de obras es que 
el periplo que va de 1936 a 1943 —de aproximadamente 
siete años y que por los procesos de aprendizaje, de estudio 
y escritura, prácticamente atraviesan los años 30 y 40— se 
caracteriza por la influencia, primero de la fenomenología 
de Husserl (particularmente de Ideas Relativas a una 
Fenomenología Pura y una Filosofía Fenomenológica12) 
y luego por la recepción del Heidegger de Ser y tiempo.13 
No es casualidad que algunas de las mencionadas obras 

10	 Alioha Wald Lasowski, Jean-Paul Sartre, une introduction, (Poc-
ket, 2011); Patrick Vauday, “Sartre: reverso de la fenomenología” en 
Jean-Paul Sartre, actualidad de un pensamiento, ed. Hélène Védrine 
(Coihue, 2005); Enrique G. Gallegos, Sartre y la filosofía de la subjetiva-
ción (Universidad Autónoma Metropolitana-C, 2021).
11	 Jean Paul Sartre, L’Être et le Néant, 667.
12	 Edmund Husserl, Ideas relativas a una fenomenología pura y una 
filosofía fenomenológica, trad. José Gaos (Fondo de Cultura Económica, 
1997).
13	 Martín Heidegger, Ser y tiempo, trad. Jorge Eduardo Rivera (Tro-
tta, 2007).



Sartre y el psicoanálisis. ¿Por qué rechazó  
del inconsciente?

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 161-190

167

aludan precisamente a la fenomenología en los subtítulos: 
La Trascendencia del ego, lleva por subtítulo, Esbozo 
de descripción fenomenológica; Lo imaginario, tiene el 
subtítulo de Psicología fenomenológica de la imaginación; 
mientras que a El ser y la nada Sartre le puso el subtítulo de 
Ensayo de ontología fenomenológica.

La fenomenología es importante para comprender 
las posiciones de Sartre en relación al psicoanálisis porque 
para él tenían como ejes la problemática de la conciencia, la 
descripción de los comportamientos humanos y el ser. Como 
veremos en la segunda sección, algunos de las afirmaciones 
y críticas de Sartre al psicoanálisis se comprenden a 
contraluz de esa deriva fenomenologizante y ontologizada 
de la conciencia que traza en El ser y la nada. Incluso, 
autores como Roudinesco no dudan en afirmar que Sartre 
“fue el primer teórico francés en proponer una verdadera 
lectura fenomenológica del inconsciente freudiano.”14

Sartre va a introducirse en la fenomenología en 1933 
por mediación de filósofo liberal y que fue su compañero 
normalien, Raymond Aron (1905-1983), quien recién 
regresaba de una estancia de investigación en Berlín.15 Por 
esa periodo Sartre estaba interesado por las perspectivas 
de análisis que la fenomenología le podía ofrecer para el 
estudio de las situaciones cotidianas y los comportamientos, 
por lo que se postula para una estancia en el Instituto 
Francés en Berlín y ese mismo año se traslada a esa ciudad 
para estudiarla de primera mano. Hay que recordar que 
a principio de los años treinta la fenomenología aún no 
tenía la difusión que después adquirirá en las discusiones 
filosóficas y los círculos académicos.

14	 Élizabeth Roudinesco, Filósofos en la tormenta, 67.
15	 Michel Contat y Michel Rybalka, Les écrits de Sartre. Chronolo-
gie, bibliographie, commentée (Gallimard, 1970).



Sartre y el psicoanálisis. ¿Por qué rechazó  
del inconsciente?

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp.  161-190

168

La introducción en Francia se debe en gran medida 
a Emmanuel Lévinas (1906-1995), un filósofo lituano, 
nacionalizado francés, quien tradujo a Husserl y publicó 
su tesis doctoral en 1930: Teoría de la intuición en la 
fenomenología de Husserl, un libro que Sartre leerá antes de 
sumirse en la revisión de Husserl durante los siguientes seis 
años, entre 1933 y1939.16 Recordemos que en septiembre 
de este último año inicia la Segunda Guerra Mundial y ese 
mismo mes Sartre es movilizado en el ejército; en junio de 
1940 fue hecho prisionero por los alemanes y recluido en un 
campo de prisioneros, en el cual permanecerá hasta marzo 
del 1941. Durante este periodo de reclusión leerá, gracias a 
la introducción de un volumen en el campo de prisioneros, 
Ser y tiempo, libro que también será fundamental para el 
trazado ontológico de El ser y la nada, particularmente por 
las descripciones existenciarias del Dasein y la categoría de 
ser-en-el-mundo.

¿Por qué le interesó la fenomenología? Además de 
lo mencionado podemos decir lo siguiente: en primero 
lugar, como lo recuerda en Las palabras —su relato 
autobiográfico publicado en 1963— desde niño convivió 
con libros, con historias infantiles e hizo de la escritura 
una afición, hasta llegar a asumirla como una forma de 
vida.17 En ese marco, por el momento más literario que 
filosófico, afirma que desde entonces estaba interesado en 
el análisis y descripción de los comportamientos humanos 
y los rasgos psicológicos; según su biógrafa, Sartre estaba 
empeñado en “descifrarse a sí mismo”.18 Nótese la carga 
interpretativa y auto-interpretativa, y que también dará pie 

16	 Dermot Moran, Introducción a la fenomenología, trad. Francisco 
Castro y Pablo Lazo (Anthropos-UAM, 2011).
17	 Jean-Paul Sartre, Les mots.
18	  Annie Cohen-Solal, Sartre: 1905-1980 (Gallimard, 1999), 137.



Sartre y el psicoanálisis. ¿Por qué rechazó  
del inconsciente?

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 161-190

169

a sus reelaboraciones literarias con influjo del psicoanálisis, 
como vemos más adelante.

En ese trayecto para “descifrarse a sí mismo”, un 
primero apoyo filosófico lo encontró en Bergson y la lectura 
de Ensayo sobre los datos inmediatos de la conciencia, 
publicado en 1889, que de alguna manera terminó por 
definir su elección como filósofo (sin jamás abandonar 
la de escritor). Sartre afirmará que  “encontré allí (…) la 
descripción de mi propia vida psíquica”.19 Pero es en las 
descripciones fenomenológicas, sus reducciones eidéticas, 
los análisis de la conciencia, los fenómenos cotidianos y 
el “aparecer” de las cosas donde el filósofo encontrará un 
conjunto de herramientas conceptuales y recursos literarios; 
de alguna manera, sin aún haber leído directamente la 
fenomenología y a través de la introducción que la hará 
Aron, vislumbra su potencialidad para las descripciones 
del mundo, la conciencia y los comportamientos humanos.

Para tener una idea de lo relevante que eran las 
discusiones de la conciencia en el periodo, es importante 
recordar que entre 1924 y 1929 Sartre estudió en la École 
normale supérieure (Escuela Normal Superior de París20) 
y los programas de estudios de esa institución, incluían 
además de otras materias como la filosofía y la historia, 
la psicología; por esa época también lee a Jaspers y con su 
amigo Nizan participa en la revisión de la traducción de 

19	  Ibid., 121.
20	 En esa escuela conoció a Simone de Beauvoir (1908-1986), quien 
era tres años más joven que Sartre y toda una avanzada para la época de 
lo que va a representar la liberación femenina, el feminismo y la intelec-
tual mujer. No exageramos si decimos que la obra de Sartre difícilmente 
hubiera sido lo que fue sin el tête-à-tête que mantuvo con Beauvoir. Sa-
bido es que Sartre no publicaba nada sin que ella previamente lo leyera 
y revisara.



Sartre y el psicoanálisis. ¿Por qué rechazó  
del inconsciente?

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp.  161-190

170

Psicopatología general, además de realizar visitas periódicas 
al hospital psiquiátrico Sainte-Anne.21 De ese contexto, 
recuerda su biógrafa Cohen-Solal provendrá su “pasión por 
la psicología, la psicopatología y la redacción de su primera 
novela”,22 La náusea, en la que encontramos descripciones 
fenomenológicas y psicológicas de Roquentin, una suerte 
de alter-ego de Sartre, que de alguna manera culminaron 
en su tesis de grado, que llevó por título: L´image dans 
la vie psychologique: rôleet nature [La imagen en la vida 
psicológica: papel y naturaleza], que en 1936 se convertiría 
en su primer libro publicado: La imaginación.23

De los anteriores hechos podemos inferir que 
las preocupaciones por la psicología, el análisis de 
los comportamientos humanos y la descripción de los 
caracteres, lo encaminan al encuentro literario y filosófico 
con el psicoanálisis. En efecto, por un lado, esas temáticas 
las encontramos en varias de sus obras de ficción y relatos, 
como en La infancia de un Jefe y en Las palabras.

La infancia de un Jefe fue escrita en 1938 y está 
incluido en el volumen de cuentos el Muro, publicado en 
1939.24 El cuento trata, como lo deja entrever el título, del 
desarrollo psíquico de un niño, Luciano, que es educado 
para ser un “jefe”; un individuo que manda e impone 
su voluntad en el mundo, de la misma manera que lo 
era su padre. En ese cuento encontramos los tópicos del 
narcisismo, la crueldad infantil, las primeras exploraciones 

21	 Contat y Michel Rybalka, Les écrits de Sartre, 24; Cohen-Solal, 
Sartre, 140. De este hospital fue médico Lacan (a fines de los años 20) 
y ahí celebró sus seminarios de 1953-1964; también estuvieron interna-
dos escritores y filósofos famosos como Artaud, Celan y Althusser.
22	  Cohen-Solal, Sartre, 141.
23	 Contat y Michel Rybalka, Les écrits de Sartre, 24 y 559.
24	  Ibid., 69.



Sartre y el psicoanálisis. ¿Por qué rechazó  
del inconsciente?

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 161-190

171

de la sexualidad, incluida la homosexualidad y las relaciones 
edípicas, que culminan en el bosquejo de una subjetividad 
fascista. Sobre el complejo edípico, en algún momento 
de la novela, Luciano es abrazado por su mamá y piensa: 
“Estaba cálida y perfumada, toda de seda”. Pero después 
de un desencuentro con la madre, el niño se desencanta y 
“a partir de ese día Luciano quedó persuadido de que ella 
representaba una comedia y no le dijo nunca más que se 
casaría con ella cuando fuera grande.”25

La relación edípica, los contenidos sexuales y los 
motivos narcisistas son retomados en su relato autobiográfico 
publicado en 1963: Las palabras. El Sartre-adulto relata 
lo que Sartre-niño pensaba mientras su mama le cuenta 
sus “desgracias”: “más adelante me casaré con ella para 
protegerla.” A diferencia de La infancia de un Jefe, en ese 
relato el Sartre-adulto destaca que Sartre-niño no quería ser 
un jefe “ni aspira[ba] a serlo”, pero mantiene el tema del 
narcisismo infantil: “yo respeto a los adultos a condición de 
que me idolatren; soy franco, abierto, dulce como una niña.”26 
Incluso, no duda en describir abiertamente sus inclinaciones 
incestuosas, que sumado a su ateísmo, estarían entre los 
motivos por los que la Iglesia Católica lo incluyó en el índice 
de autores prohibidos en 1948.27 Para calibrar la persistencia 
de esos temas, tómese en cuenta que cuando Sartre publica 
ese relato sobre su infancia, cuenta con 58 años de edad, 
aunque el texto lo comenzó a escribir en 1954.

También hay que recordar que en 1958, Sartre 
escribió un guión sobre Freud para una película que realizó 

25	 Jean-Paul Sartre, Le mur, 155.
26	 Jean-Paul Sartre, Les mots, 29.
27	 De Bujanda, J.M. Index des livres interdits, XI, 1600-1966, (Cen-
tre d’études de la Renaissance-Université de Sherbrooke-Librairie Droz, 
2002).



Sartre y el psicoanálisis. ¿Por qué rechazó  
del inconsciente?

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp.  161-190

172

el director de cine, Huston, y lleva por título Freud: una 
pasión secreta,28 aunque por diferencias con éste, pidió que 
se omitiera de los créditos su nombre. No deja de llamar la 
atención que la especialista en Freud, Roudinesco afirme 
que a pesar de los límites del guión, “el Freud de Sartre era 
más verdadero que su modelo y menos ficticio que el que 
emanaba de la crónica de Jones [se refiere al biógrafo de 
Freud].”29 Como sea y como apunta Pontalis, la escritura 
del guión sobre Freud —por lo que implicó de lecturas y 
relecturas de la obra del psicoanalista, su biógrafo Jones y 
sus cartas— va a ser relevante en la final configuración de 
su relato autobiográfico y la redacción de su último gran 
texto, que fue sobre Flaubert: El idiota de la familia.30 
Ese acercamiento a la obra de Freud en la escritura de sus 
cuentos, novelas y relatos, así como el que realiza en las 
monografías que dedica a Baudelaire, Genet y Flaubert, 
complementa el estudio del psicoanálisis que Sartre realiza 
en su filosofía. 

No está de más afirmar que en sus relatos, ficciones y 
cuentos estamos en el nivel de la creación y el uso literario 
libre de las categorías del psicoanálisis, mientras que en 
la discusión filosófica, lo que tenemos es la elaboración 
de argumentos que sopesan su pertinencia y validez en el 
marco de la teoría ontológica y epistemológica sartreana. 
Las primeras discusiones filosóficas con el psicoanálisis 
se encuentran en las obras: La Trascendencia del ego, 
Bosquejo de una teoría de las emociones y Lo imaginario, 
que pueden ser interpretados como un preámbulo a El ser y 

28	 Jean-Paul Sartre, Freud. Un guión, trad. Ma. Concepción Gar-
cía-Lomas Pradera (Alianza Editorial, 1985).
29	 Élizabeth Roudinesco, Filósofos en la tormenta, 81.
30	 Jean-Bertrand Pontalis, “Prefacio. Guión Freud, guión Sartre“, 
en Jean-Paul Sartre, Freud. Un guión, Trad. Ma. Concepción García-Lo-
mas Pradera (Alianza Editorial, 1985), 20.



Sartre y el psicoanálisis. ¿Por qué rechazó  
del inconsciente?

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 161-190

173

la nada. Por este carácter preliminar, en la siguiente sección 
procedo a describiré la relevancia de la fenomenología y la 
ontología, así sea en sus rasgos generales, en El ser y la 
nada y por esa vía responder a la pregunta que planteé al 
inicio de este texto: ¿cuáles son los argumentos en los que 
se apoya Sartre para sostener que es absurdo que existe una 
cosa como el inconsciente?

Ontología, conciencia y rechazo del inconsciente

El ser y la nada se compone de una introducción, cuatro 
partes y las conclusiones.31 La primera parte se compone de 
dos capítulos y es quizá la más difícil por el nivel técnico y 
abstracto; la segunda y tercera, de tres capítulos cada una; 
y la última parte, de dos capítulos. Para tener en cuenta lo 
dilatado de la obra, en total suman más de 750 páginas (en 
la edición francesa de Gallimard). La última parte (cuarta), 
en la que en su capítulo segundo lleva por título “Hacer y 
tener”, se incluye un apartado denominado “El psicoanálisis 
existencial”, compuesto de unas veinte cuartillas, aunque 
en otras partes del libro hay referencias y discusiones con 
Freud y el psicoanálisis.32

En las primeras líneas de El ser y la nada, Sartre 
afirma que el pensamiento moderno había logrado un 
gran progreso al reducir el existente a la “serie de sus 
apariciones.”33 Según el autor, esto evitaba el clásico 
dualismo al que estaba sometida la filosofía: dentro/
afuera, interior/exterior, potencia/acto, esencia/apariencia 
y, se podría inferir, el dualismo del psicoanálisis, 

31	 Jean Paul Sartre, L’Être et le Néant.
32	 Para darlos una idea, la palabra Freud aparece 17 veces (inclui-
dos “freudismo” y otras derivas); mientras que “psicoanálisis”, 88 veces.
33	 Jean Paul Sartre, L’Être et le Néant, 11.



Sartre y el psicoanálisis. ¿Por qué rechazó  
del inconsciente?

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp.  161-190

174

consciente/inconsciente y pulsiones/razón. Siguiendo a la 
fenomenología, Sartre sostendrá que no hay una fuerza, 
noúmeno, energía, pulsión, esencia o flujo que se oculte 
tras el fenómeno: “El ser de un existente es, precisamente, 
lo que el existente parece.”34 La apariencia no oculta nada. 
La que aparece es lo que realmente es. El ser, pues, es y su 
ser aparece ante otro ser: el ser de la conciencia. De esta 
manera tenemos una primera configuración de la topografía 
regional del ser: el ser-en-sí, la cosa,  y el ser-para-sí, la 
conciencia.

Sartre crítica los empeños de cierta filosofía (que 
asocia con lo que denomina como “idealismo”) que 
pretende reducir el “ser al conocimiento”, cuando de lo que 
se trata es de asegurar primero “el ser del conocimiento,”35 
De acuerdo al filósofo, sostener que la conciencia funda el 
ser es sostener el conocimiento en aire, en una mera idea, 
en un idealismo sin fundamento. Por ello afirma: “el ser del 
conocimiento no puede ser medido por el conocimiento.”36 
Debe quedar claro el punto de su discusión: se trata de la 
primacía de la ontología sobre la epistemología, del ser 
sobre el conocer. Esto es clave, para comprender, como 
argumentamos más adelante, su filosofía y su rechazo 
a la premisa del inconsciente y sus modificaciones en la 
segunda tópica.

De esa manera tenemos, por un lado, el ser y, por el 
otro, la conciencia; si la conciencia no funda al ser ¿cuál 
puede ser entonces su relación? La respuesta la alcanza con 
apoyo en Husserl. En efecto, Sartre recuerda que para este 
filósofo, “la conciencia es conciencia de algo.”37 Lo cual 

34	 Ibid., 12.
35	 Ibid., 17.
36	 Ídem.
37	 Ibid., 26.



Sartre y el psicoanálisis. ¿Por qué rechazó  
del inconsciente?

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 161-190

175

significa que no es que la cosa esté allá, afuera, desvinculada, 
sin relación y la conciencia se encuentre adentro, en el otro 
extremo. No existe  un adentro de la conciencia (serpara-
sí) y un afuera de la cosa (ser-en-sí). De acuerdo a la 
fenomenología husserliana, “no hay conciencia que no sea 
posición de un objeto trascendente, o, si se prefiere, que la 
conciencia no tiene contenido.”38

Decir conciencia es también decir objeto; la 
conciencia no presupone una relación dualista, en la que 
primero se piensa y luego se capta el objeto, tampoco se 
trata de un objeto que se “represente” y esa representación 
más o menos coincida con un objeto externo. La conciencia 
ya apunta, está relacionada, orientada, señala, al objeto; 
digamos que conciencia y objeto mantienen una relación 
estructural, por ello el énfasis fenomenológico: “la 
conciencia es conciencia de algo”, donde la proposición 
“de” no es un mero artilugio formal y lingüístico, sino una 
relación efectiva y estructural. 

La conciencia no es un recipiente vacío que se llene 
con una cosa. No es una interioridad que salga para aprender 
un objeto externo y así lo “represente”. “La conciencia —
sostiene Sartre— es posicional en cuanto se trasciende para 
alcanzar un objeto, y se agota en esa posición misma.”39 
Por eso afirma que la conciencia es “transfenoménica”, es 
decir, implica una relación originaria entre el fenómeno de 
la conciencia y fenómeno del objeto. A esta “conciencia de 
algo”, Sartre la denomina conciencia posicional, conciencia 
reflexiva o conciencia tética.

Importa destacar que aunque la conciencia posicional 
implica el conocimiento de su objeto, lo que investiga 

38	 Ibid., 17.
39	 Ibid., 18.



Sartre y el psicoanálisis. ¿Por qué rechazó  
del inconsciente?

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp.  161-190

176

Sartre es una relación de ser a ser, que se encuentra en la 
base del conocimiento del ser y que de hecho posibilita ese 
conocimiento y su reflexión; es decir, el ser del conocimiento 
descansa, justamente por lo que acabamos de mencionar, 
en el carácter intencional o posicional de la conciencia. 
Debemos insistir en esto: para Sartre existe una radical 
primacía de lo ontológico sobre lo epistemológico, primero 
el ser y luego el conocimiento del ser. El libro El ser y la 
nada por eso es, como indica claramente el subtítulo, un 
“ensayo de ontología fenomenológica”.

Sin embargo, en relación con la conciencia y para 
evitar reincidir en el predominio de la epistemología, Sartre 
introduce una aclaración fundamental: “no toda conciencia 
es conocimiento.”40 Si toda conciencia se redujera al 
conocimiento, se recaería nuevamente en el dualismo del 
sujeto cognoscente y el objeto conocido, lo cual a su vez 
llevaría al siguiente dilema: para determinar esa relación del 
conocimiento (cognoscente-conocido), se requería a su vez 
de un tercero que conozca al cognoscente-conocido (una 
autoconciencia) y a su vez este tercero que conoce exigiría 
de una cuarta conciencia conocedora (una autoconciencia 
de la autoconciencia) y así hasta el infinito. Para Sartre este 
es otro motivo por el cual la conciencia no puede reducirse 
a la consciencia cognoscente-conocido que está en la base 
de la perspectiva epistemológica de la conciencia; es decir, 
el presupuesto de que existe un sujeto que conoce un objeto.

Es en este punto que Sartre postula que existe una 
conciencia primera, que no es conciencia de conocimiento, 
una conciencia que denomina como “no posicional”, “no 
tética” y que es una conciencia pre-reflexiva, en clara 
distinción a la conciencia posicional, tética o reflexiva. 
Según Sartre:

40	 Ídem.



Sartre y el psicoanálisis. ¿Por qué rechazó  
del inconsciente?

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 161-190

177

Empero, la condición necesaria y suficiente para 
que una conciencia cognoscente sea conocimiento 
de su objeto es que sea conciencia de sí misma 
como siendo ese conocimiento.41

En primer lugar, es importante señalar que no es que 
existan dos conciencias, como si la conciencia estuviera 
partida y fuera doble; se trata de la misma conciencia pero 
en diferente función y síntesis.  En segundo lugar, si esa 
conciencia primera no es conciencia cognoscente, ¿qué tipo 
de conciencia es? Se trata de la conciencia de ser conciencia, 
conciencia de sí misma. Antes que ser conciencia de algo, la 
conciencia debe ser conciencia de sí misma, pues—afirma 
Sartre— de otra manera sería una conciencia ignorante de 
sí, una conciencia inconsciente de sí, lo cual al filósofo le 
parecería absurdo una conciencia que no sea consciente, es 
decir, que se desconozca a sí misma. Tampoco se trata de 
una conciencia que se imponga como una forma externa 
a la conciencia cognoscente. Dicho de otra manera, para 
tener conciencia de la mesa es necesario ser consciente 
de ello, tener conciencia de esa conciencia de mesa (y 
no a la manera de un conocimiento, sino de una relación 
existencial). Sartre ejemplifica su argumento: “una mesa no 
está [sólo] en la conciencia… una mesa está en el espacio, 
junto a la ventana, etc.”42

Si esta conciencia de conciencia no es una conciencia 
al modo del “conocimiento de la conciencia”, ¿de qué tipo 
de conciencia hablamos? La respuesta de Sartre se mantiene 
en el plano ontológico: esa conciencia es conciencia de sí 
porque es conciencia de existir. Es el mismo existente que 
es consciente de sí por el mero hecho de existir y esto es más 
originario que el conocimiento reflexivo de la conciencia. Por 

41	 Ídem.
42	 Ibid., 17.



Sartre y el psicoanálisis. ¿Por qué rechazó  
del inconsciente?

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp.  161-190

178

ello, Sartre afirma que la conciencia primera, pre-reflexiva, 
no-posicional, no resulta de la “primacía del conocimiento”, 
ni de una “construcción lógica”, sino de “la primacía de 
la existencia sobre la esencia,”43 como después repetirá 
en su famosa conferencia del 29 de octubre de 1945, El 
existencialismo es un humanismo.44 Para hacer esa distinción, 
Sartre sugiere poner entre paréntesis el de de la conciencia 
para indicar esa diferencia entre la perspectiva posicional, 
en la que aún cree encontrar un residuo epistemológico, 
y la perspectiva no posicional de la conciencia, que es la 
que él sostiene como primaria, para así evitar recaer en la 
perspectiva epistemológica. Tipográficamente la diferencia 
se expresaría de la siguiente manera: de y (de); la primera 
para expresar la conciencia reflexiva o tética y la segunda 
para la pre-reflexiva o no tética.

Justamente porque se trata, como he estado 
insistiendo, de una relación ontológica, a esta conciencia de 
la mesa, que es la de la conciencia reflexiva, posicional, le 
es indispensable como su condición “necesaria y suficiente” 
la conciencia de sí, no-tética, no posicional o pre-reflexiva 
(que sería la conciencia (de) la mesa). De esta manera, a la 
“conciencia de algo” de la fenomenología husserliana, Sartre 
la complejizará con la “conciencia (de) algo”, creyendo, 
con ello, eliminar cualquier residuo epistemológico y 
restituyendo desde la misma raíz la primacía ontológica al 
tratarse de una relación de ser a ser, es decir, del ser de 
la conciencia al ser de la cosa y esta relación a su vez se 
apoya en la existencia, es decir, en la conciencia de existir, 
que no puede sustentarse en el conocimiento. Dicho de otra 
manera, la conciencia, en tanto que ser transfenoménico y 
translúcido, está atravesada de extremo a extremo por la 

43	 Ibid., 23.
44	 Jean Paul Sartre, El existencialismo es un humanismo, trad. Vic-
toria Praci (Edhasa, 2009), 29.



Sartre y el psicoanálisis. ¿Por qué rechazó  
del inconsciente?

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 161-190

179

existencia o en palabras de Sartre, “la conciencia es una 
plenitud de existencia.”45

De lo anterior se sigue una primera respuesta a la 
pregunta que motiva este texto: al nivel estructural no cabe 
una conciencia ignorante, inconsciente, representacional, 
dualista (sujeto/objeto del conocimiento), escindida entre 
pulsiones desconocidas y una razón autoconsciente, en la 
que se conozca una parte y se desconozca la otra, en la 
que una parte esté oscura y la otra iluminada, una parte 
inconsciente y otra consciente, una parte dividida entre el 
Ello y el Yo freudiano. Incluso en su Bosquejo de una teoría 
de las emociones critica el presupuesto psicoanalítico del 
inconsciente al compararlo con el noúmeno kantiano,46 
que también resulta incognoscible. Para contrastar más su 
propuesta con la del psicoanálisis freudiano remata con la 
siguiente afirmación: “El psicoanálisis existencial rechaza 
el postulado del inconsciente: el hecho psíquico es, para él, 
co-extensivo a la conciencia.”47

Para ejemplificar esta diferencia entre conciencia 
posicional y conciencia no posicional, entre reflexividad y 
no-reflexividad, Sartre recurre a un ejemplo: el de los 12 
cigarros.48 Primero, tengo la conciencia posicional de esos 
12 cigarrillos (recuérdese que lo que está en discusión no es 
una relación de conocimiento o representacional, sino de ser 
a ser, una relación trascendente). Pero este tener conciencia 
posicional de esos 12 cigarrillos (que sería la conciencia 
reflexiva, tética: “conciencia de 12 cigarrillos”) implica a su 
vez la conciencia no posicional o pre-reflexiva (de) los 12 

45	 Jean Paul Sartre, L’Être et le Néant, 22.
46	 Jean Paul Sartre, Bosquejo de una teoría de las emociones, trad. 
Mónica Acheroff (Alianza Editorial, 2012), 49.
47	 Jean Paul Sartre, L’Être et le Néant, 616.
48	 Ibid., 20.



Sartre y el psicoanálisis. ¿Por qué rechazó  
del inconsciente?

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp.  161-190

180

cigarrillos, porque no me pongo a hacer el ejercicio reflexivo 
de contar un cigarro y luego tener conciencia reflexiva de 
ese primer cigarro, para después contar un segundo cigarro 
y tener conciencia reflexiva de ese segundo cigarro, que se 
sumaría al primero en una nueva conciencia reflexiva y así 
hasta los 12 cigarros. Según Sartre la conciencia no procede 
de esa manera, no hace el ejercicio reflexivo de sumar cada 
cigarro y tener que recordar cada acto de suma, para llegar a 
decir “tengo 12 cigarros”; al contrario, la conciencia de los 
12 cigarros se funda en la conciencia pre-reflexiva de esa 
síntesis entre el ser de la conciencia y el ser de los cigarros 
y sobre ella descansa la conciencia reflexiva.

Existencia y libertad

Pero hay algo más que explicaría su rechazo al inconsciente: 
justamente porque la conciencia reflexiva se funda en la 
conciencia de existir (la conciencia no tética o no-reflexiva) 
también esa conciencia se traduce en la libertad. En efecto, 
para Sartre la “libertad es, pues, indistinguible de ser de la 
«realidad humana». El hombre no es primeramente para ser 
libre después: no hay diferencia entre el ser del hombre y su 
«ser-libre».”49 De acuerdo a esto, no es que primero se exista y 
luego, después de muchos esfuerzos, sacrificios y decisiones, 
se adquiera la libertad como en un segundo o tercer momento 
o movimiento. Esto es así porque para Sartre, así como la 
conciencia es conciencia de existir, la libertad también es un 
atributo ontológico de la existencia humana.

Y por ello, de acuerdo al autor, el sujeto está conde-
nado a decidir y a asumirse: “… existir es siempre asumir 
su ser.”50 Para el filósofo no hay forma de escapar a la elec-

49	 Ibid., 60.
50	 Jean Paul Sartre, Bosquejo de una teoría de las emociones, 18-19.



Sartre y el psicoanálisis. ¿Por qué rechazó  
del inconsciente?

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 161-190

181

ción; o, dicho de otra manera, sólo la muerte permite no 
decidir. Desde este ángulo, es decir, desde la síntesis que se 
da entre conciencia y libertad en la existencia se explica el 
radicalismo ontológico de Sartre cuando afirma que “el ser 
del para-sí es una aventura individual y la elección debe ser 
elección individual de un ser concreto.”51

Recordemos que en el primer apartado del capítulo 
II de la cuarta parte de El ser y la nada, Sartre desarrolla 
su “psicoanálisis existencial” y plantea sus similitudes y 
diferencias con lo que llama el psicoanálisis empírico.52 En 
ese parte describe alrededor de 8 aspectos en los que ambos 
coinciden y de entre ellos, destaco el siguiente: 

Ambos, el psicoanálisis empírico y el psicoanálisis 
existencial buscan una actitud fundamental en 
situación que no podría expresarse por definiciones 
simples y lógicas, puesto que es anterior a toda 
lógica, y que exige ser reconstruida según leyes de 
síntesis específicas. El psicoanálisis empírico trata 
de determinar el complejo, designación que de por 
sí indica la polivalencia de todas las significaciones 
implicadas. El psicoanálisis existencial trata de 
determinar la elección originaria.53

Como se aprecia del texto citado, ambos, psicoanálisis 
existencial y psicoanálisis empírico, buscan una actitud 
fundamental que pueda explicar las conductas humanas y 

51	 Jean Paul Sartre, L’Être et le Néant, 644. En esta ontología tam-
bién es importante la nada, pues es el atributo de la conciencia para 
develar la estructura del ser-para-si: aquel ser que “no es lo que es y es 
lo que no es” (Ibid., 402).
52	 Posiblemente el calificativo se debe a que considera el suyo como 
filosófico o, más exactamente, ontológico.
53	 Jean Paul Sartre, L’Être et le Néant, 616.



Sartre y el psicoanálisis. ¿Por qué rechazó  
del inconsciente?

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp.  161-190

182

esa explicación no la encuentran en “definiciones simples y 
lógicas, puesto que [son] anterior(es) a toda lógica”. No se trata 
pues ni de conocimiento en el sentido de una autoconciencia 
ni de razonamientos construidos mediante la lógica ni de 
un saber científico que presupone un sujeto y un objeto. De 
acuerdo a Sartre, en el caso del “psicoanálisis empírico,” ese 
último fundamento lo encuentra en el complejo. 

Pero como apuntan algunos autores,54 ese concepto 
del complejo en realidad fue criticado por el mismo Freud 
y terminó siendo poco fructífero en el psicoanálisis (con 
excepción de algunos usos específicos, en las que se 
hace referencia, por ejemplo, al “complejo de Edipo”, 
al “complejo de castración”, etc.). En efecto, sobre esto, 
Freud afirma en Contribución a la historia del movimiento 
psicoanalítico que el complejo se convirtió en una “palabra 
cómoda” y con “un empleo tan abusivo en perjuicio de 
formaciones conceptuales más precisas.”55

Sartre, en cambio, sostenía que su propuesta de buscar 
una actitud central que diera cuenta de los comportamientos 
humanos había que buscarla en la “elección originaria”, es 
decir, en la libertad. Como lo mencionamos en el caso de 
su cuento La infancia de un jefe y su relato autobiográfico, 
Las palabras, no es que el autor niegue que existan esa 
afecciones (neurosis, narcicismo, relaciones edípicas, 
libido, pulsiones, etc.), sino que el problema era determinar, 
desde el punto de vista filosófico, cómo se relacionan con 
la elección fundamental y qué hace el individuo con ellas. 
Si en sus cuentos y relatos hace un uso literario y ficcional 
para comprender el carácter de los personajes, en El Ser y 

54	 Jean Laplanche y Jean-Bertrand Pontalis, Diccionario de Psicoa-
nálisis, trad. Fernando Gimeno (Paidós, 2016), 56.
55	 Sigmund Freud, Obras completas, volumen XIV, trad. José Etche-
verry (Amorrortu, 2012), 28.



Sartre y el psicoanálisis. ¿Por qué rechazó  
del inconsciente?

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 161-190

183

la nada intenta dar una explicación filosófica y racional, 
como cartesiano que era.56 Para Sartre, la explicación 
filosófica de estos fenómenos no habría que encontrarla 
en el inconsciente sino en la mala fe, como bien señalan 
algunos intérpretes.57

Según el filósofo, en la mala fe “se trata de 
enmascarar una verdad desagradable o de presentar como 
verdad un error agradable.”58 Sartre pone el ejemplo del 
cleptómano de libros,59 que obra de mala fe al reputar 
su comportamiento a ciegos e inconscientes impulsos, 
cuando su misma conciencia pre-reflexiva o no posicional 
es consciente de esa elección (recordemos que en Sartre 
existe la conciencia reflexiva y la pre-reflexiva) y en la 
medida en que la consciencia es traslúcida y co-extensiva 
a la existencia no puede ocultarse nada (a lo sumo, si lo 
hace, se auto engaña). Por ello, en la mala fe la conciencia 
sigue siendo consciente de sí misma, existe “una captación 
pre-reflexiva (de) la conciencia como realizándose de mala 
fe”, pero lo que sucede es que el cleptómano se engaña sí 
mismo.60

Para ilustrar la “elección originaria” Sartre pone el 
ejemplo de Flaubert.61 Flaubert, nos dice, pasaba por tener 
“una gran ambición”. Esa ambición puede deberse a una 
pulsión, a una insatisfacción sexual, a un deseo sublimado, 
lo que es tanto como decir que es una contingencia; es 

56	 Sartre afirmaba que estudiaba “bajo el signo de Descartes” (cita-
do en Cohen-Solal, 139).
57	 Élizabeth Roudinesco, Filósofos en la tormenta, 65; Jean-Ber-
trand Pontalis, “Prefacio”, 16.
58	 Jean Paul Sartre, L’Être et le Néant, 83.
59	 Ibid., 85.
60	 Ibid., 83.
61	 Ibid., 605.



Sartre y el psicoanálisis. ¿Por qué rechazó  
del inconsciente?

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp.  161-190

184

decir, desde esta interpretación, las razones por las que 
alguien se vuelve ambicioso varían; en cambio, para Sartre, 
lo más importante para interpretar esa rasgo es saber qué 
hizo Flaubert con esa ambición; es decir qué elecciones 
fundamentales y particulares estuvieron en juego para que 
Flaubert devenga lo que es. Por supuesto, esa elección 
fundamental implica un proyecto o una totalidad de ser. 
Según Sartre esa ambición o cualquier otro deseo o impulso, 
sólo pueden entenderse en el marco de la “totalidad de su 
impulso hacia el ser, su relación original consigo mismo, 
con el mundo y con el otro, en la unidad de sus relaciones 
internas y de un proyecto [o elección] fundamental.”62

Se advierte que mientras el psicoanálisis destaca 
la relevancia del pasado y las pulsiones (de esto darían 
cuenta el complejo de Edipo, las neurosis, los sueños, etc.), 
Sartre hace girar el comportamiento en torno al futuro y 
la elección fundamental. Es desde el futuro que el pasado 
y las pulsiones adquieren su sentido y explicación. Para 
Sartre ningún pasado determina nuestra elección; es más 
bien la elección fundamental, que viene de la lejanía y que 
aun no es, la que se vuelve determinante y dota de sentido 
a cada decisión.

¿De qué se trata entonces en esa elección o proyecto 
fundamental que daría cuenta tanto del comportamiento 
como del rechazo del inconsciente por parte de Sartre? 
Primero, no debemos de confundir la libertad descrita por 
Sartre con otras concepciones, como la del liberalismo 
y la del anarquismo. No estamos en el plano político, 
económico, epistemológico ni, por el momento, ético; 
aunque pueda tener sus repercusiones. Segundo, Sartre 
define la elección fundamental o libertad como “conciencia 
de ser”. Para comprender esta idea es central retomar su 

62	 Ibid., 608.



Sartre y el psicoanálisis. ¿Por qué rechazó  
del inconsciente?

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 161-190

185

concepción de la conciencia, que párrafos arriba describí. 
He mencionado la diferencia entre la conciencia posicional 
y la no posicional y cómo ésta última es la conciencia de 
sí misma (por ejemplo, mi conciencia es conciencia de sí 
misma cuando estoy escribiendo este texto sobre Sartre). 
Pero esa conciencia que es también conciencia de existir 
se entera de su libertad justamente por su existencia. Para 
Sartre no puede haber una existencia que no sea conciencia 
de sí, de la misma manera que toda conciencia es conciencia 
de existir. Por esto Sartre afirma, quizá con una expresión 
poco afortunada, que “elección y conciencia son una y la 
misma cosa.”63

Con lo anterior debe quedar claro que la libertad que 
está analizando Sartre está inscrita en la “comprensión 
ontológica de la libertad.”64 Es una libertad que le es inherente 
a la existencia humana, de la misma manea que a la existencia 
le es inseparable la conciencia. Por eso, existir es elegir y 
elegir es existir. Y por lo mismo, el ser humano no tiene 
escapatoria y está condenado a elegir y aún la no elección 
es una elección; de aquí se entiende la responsabilidad con 
la que los seres humanos cargan, porque su única condena 
es la obligación de elegir (y de aquí también la angustia y la 
mala fe como conductas de huida).

Pero esta libertad ontológica no es etérea o como si 
sobrevolara, es decir, no es una “contingencia caprichosa, 
ilegal, gratuita e incomprensible”;65 es parte de la estructura 

63	 Ibid., 506. Pregunta, ¿puede haber una existencia que no sea 
conciencia de sí? Es posible, por ejemplo, quien se encuentre en estado 
vegetativo. Pero en este caso, ya no sería un para-sí, sino un ser-en-sí; 
aunque de una forma peculiar porque seguiría siendo un ser-para-otro 
para ciertas las subjetividades vivas.
64	 Ibid., 521.
65	 Ibid., 497.



Sartre y el psicoanálisis. ¿Por qué rechazó  
del inconsciente?

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp.  161-190

186

del ser: el ser-en-el-mundo, por eso es una libertad situada; 
situada en relación al ser-en-sí, con relación al ser-para-
otros y situada en un mundo —no cualquier mundo sino 
este mundo y no otro. Por situación además tampoco 
debe entenderse una abstracción sino que tiene también su 
concreción en dos elementos: por un lado, las “estructuras 
de la situación”, que consisten en el sitio, el cuerpo, el 
pasado, las posición que se ocupa y las relaciones con la 
otredad; por el otro, los “estratos de realidad”, con lo que 
Sartre refiere al conjunto de objetos significantes.66 La 
libertad, pues tiene una estructura ontológica que la define. 
A esta libertad se refiere Sartre como “elección originaria”.

Palabras finales

En la medida en que Sartre hace coincidir la libertad con la 
existencia, en el sentido de que el existente, por el simple 
hecho de existir, debe elegir y dado que esa misma existencia 
se entera de su conciencia justamente por su existencia, en 
esa misma medida rechaza cualquier posibilidad de una 
conciencia que no sea consciente de sí; de ahí que postular 
el inconsciente le parece absurdo. Por eso, decía más 
arriba, para Sartre se trata de una consciencia translucida y 
transfenóménica. Pero también por esto mismo se aprecia 
la diferencia entre una ontología del ser, que es lo que 
intenta hacer Sartre y una analítica del aparato psíquico, 
como Freud la desarrolló. Aunque Freud y el psicoanálisis 
han tenido gran repercusión en la filosofía, es importante 
tener en cuenta ese desnivel, pues si bien Freud cuenta con 
un conjunto de textos sobre metapsicología, que a decir de 
Strachey (2012, 101) constituyen su teoría o filosofía, su 
objetivo sigue siendo comprender la psiquis humana.

66	 Para el análisis de estas estructuras y estratos, Enrique G. Galle-
gos, Sartre y la filosofía de la subjetivación, 94-95.



Sartre y el psicoanálisis. ¿Por qué rechazó  
del inconsciente?

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 161-190

187

En resumen, con los argumentos desarrollados se 
entiende por qué Sartre rechaza el inconsciente; para decirlo 
concisamente: porque el existente, en tanto ser consciente, 
no puede no ser libre. En función de esos argumentos es 
imposible no pensar que a pesar de cierto individualismo 
filosófico (“el ser es una aventura individual”), la filosofía 
de Sartre es de una belleza, comprensión y generosidad 
para con el ser humano porque sitúa en su estructura 
ontológica la libertad. Pero también implica una enorme 
responsabilidad porque el sujeto está condenado a tomar 
elecciones, lo quiera o no, le guste o no, lo acepte o no. Si 
es responsable de sus elecciones amorosas, de sus vínculos 
afectivos, también lo es de su adicción al juego y de su 
néurosis. Y si no acepta esa condición existencial es porque 
actúa de mala fe.

Empero, esta generosidad para con la condición 
humana se torna problemática, justamente por descansar en 
una libertad radical, porque puede tener el efecto de pasar por 
alto las estructuras sociales y económicas que condicionan 
el comportamiento. En la fase actual neoliberal, los 
agenciamientos subjetivos que descansan en una ontología 
individualista corren el riesgo de volverse apologistas 
del capitalismo y apuntalar la atomización social, el 
sometimiento de la vida al valor de cambio, el individualismo, 
el emprendimiento, la desregulación del trabajo y la crisis 
climática, como paradójicamente sucede con ciertos discursos 
de la cultura posmoderna y del posestructuralismo. Pero 
cuando Sartre gire al marxismo a finales de los años cincuenta, 
y lo califique como “l´indépassable philosophie de notre temps 
[la filosofía insuperable de nuestro tiempo]”en su Crítica de 
la razón dialéctica,67 tratará de combatir ese individualismo 

67	 Jean Paul Sartre, Critique de la raison dialectique I (Gallimard, 
1985), 14.



Sartre y el psicoanálisis. ¿Por qué rechazó  
del inconsciente?

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp.  161-190

188

ontologizante con una mirada más histórica y colectiva. 
Pasará de la radical conciencia existencial transfenoménica y 
responsabilidad individual a la búsqueda de lo colectivo (sin 
ahogar la libertad). Hoy sabemos lo mucho que significa ese 
juicio y la urgencia de reflexionar a contraluz de los tiempos 
críticos que vivimos desde el inicio del neoliberalismo, que 
más o menos coincide con la muerte de Sartre en 1980. Pero 
esta es otra historia que es imposible describir en este lugar 
por razones de espacio y elaboración categorial.

Bibliografía

Bergson, Henri. Ensayo sobre los datos inmediatos de la 
conciencia. Traducido por Juan Miguel Palacios. Ediciones 
Sígueme, 1999.

Cohen-Solal, Annie. Sartre: 1905-1980. Gallimard, 1999.

Contat, Michel y Rybalka, Michel. Les écrits de Sartre. 
Chronologie, bibliographie, commentée. Gallimard, 1970.

De Bujanda, J.M. Index des livres interdits, XI, 1600-
1966. Centre d’études de la Renaissance, Université de 
Sherbrooke-Librairie Droz, 2002.

Freud, Sigmund. “Contribución a la historia del movimiento 
psicoanalítico.” En Obras completas, volumen XIV. 
Traducido por José Etcheverry. Amorrortu, 2012, 7-64.

Freud, Sigmund. “El yo y el ello.”. En Obras completas, 
vol. XIX. Traducido por José Etcheverry. Amorrortu, 2011, 
13-63.

Gallegos, Enrique G. Sartre y la filosofía de la subjetivación. 
Universidad Autónoma Metropolitana-C, 2021.

Heidegger, Martin. Ser y tiempo. Traducido por Jorge 
Eduardo Rivera. Trotta, 2006.



Sartre y el psicoanálisis. ¿Por qué rechazó  
del inconsciente?

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp. 161-190

189

Husserl, Edmund. Ideas relativas a una fenomenología 
pura y una filosofía fenomenológica. Traducido por José 
Gaos. Fondo de Cultura Económica, 1997.

Laplanche, Jean y Pontalis, Jean-Bertrand. Diccionario de 
Psicoanálisis. Traducido por Fernando Gimeno. Paidós, 
2016.

Moran, Dermot. Introducción a la fenomenología. 
Traducido por Francisco Castro y Pablo Lazo. Anthropos-
UAM, 2011.

Pontalis, Jean-Bertrand. “Prefacio. Guión Freud, guión 
Sartre”. En Jean-Paul Sartre. Freud. Un guión. Traducido 
por Ma. Concepción García-Lomas Pradera. Alianza 
Editorial, 1985, 9-23.

Roudinesco, Élizabeth. Filósofos en la tormenta. Traducido 
por Sandra Garzonio. Fondo de Cultura Económica, 2009.

Sartre, Jean-Paul, Freud. Un guión. Traducido por Ma. 
Concepción García-Lomas Pradera. Alianza Editorial, 1985.

Sartre, Jean-Paul. Bosquejo de una teoría de las emociones. 
Traducido por Mónica Acheroff. Alianza Editorial, 2012.

Sartre, Jean-Paul. Critique de la raison dialectique I. 
Gallimard, 1985.

Sartre, Jean-Paul. El existencialismo es un humanismo. 
Traducido por Victoria Praci. Edhasa, 2009.

Sartre, Jean-Paul. El idiota de la familia. Gustavo Flaubert 
desde 1821 a 1857. Editorial Tiempo Contemporáneo, 
1975.

Sartre, Jean-Paul. La imaginación. Traducido por Carmen 
Dragonetti. Serpe, 1984.

Sartre, Jean-Paul. La nausée. Gallimard, 2011



Sartre y el psicoanálisis. ¿Por qué rechazó  
del inconsciente?

Aitías.Revista de Estudios Filosóficos. 
Vol. VI, N° 11, Enero-Junio 2026, pp.  161-190

190

Sartre, Jean-Paul. La trascendencia del ego. Traducido por 
Miguel García-Baró. Síntesis, 2003.

Sartre, Jean-Paul. Le mur. Gallimard, 2012.

Sartre, Jean-Paul. Les mots. Gallimard, 2011

Sartre, Jean-Paul. L’Être et le Néant. Essai d’ontologie 
phénoménologique. Gallimard, 2006.

Sartre, Jean-Paul. Lo imaginario. Psicología fenomenología 
de la imaginación. Traducido por Manuel Lamana. Losada, 
2005.

Serrano, Agustín. “Prólogo. Acerca de la incierta 
desaparición del yo.” En Jean-Paul Sartre,  La trascendencia 
del ego. Traducido por Miguel García-Baró. Síntesis, 2003.

Strachey, James. “Nota introductoria”. En Sigmund Freud 
en Obras completas, volumen XIV. Traducido por José 
Etcheverry. Amorrortu, 2012, 101-104.

Vauday, Patrick. “Sartre: reverso de la fenomenología”. En 
Jean-Paul Sartre, actualidad de un pensamiento. Coihue, 
2005, 61-68.

Wald Lasowski, Aliocha. Jean-Paul Sartre, une 
introduction. Pocket, 2011.


